

# أربل في مختلف العصور (اللواء والمدينة)

للمحامي عباس العزاوي

راجعه وعلق عليه وقدم له

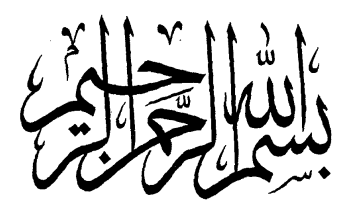
محمل علي القرة داغي

عضو المجمع العلمي العراقي- الهيئة الكردية

الطبعة الاولى بغداد

۲۲۶۱هـ - ۲۰۰۱م





رَفَحُ حِب الرَّحِي الْمُجْتَّرِيَّ السِّكِيّ الْمِنْرُ الْمِوْدِي \_\_\_\_ www.moswarat.com

### المُقَلَّمَة

حين يريد كردي المبالغة في قدم شئ - أو شخص أحيانا - يقول: (له ههولير كونتره - أي أقدم من هولير - أربيل) وهذا القدم، وتلك العراقة المتأريخية، وذلك التوغل في الماضي السحيق، تجعل من أربيل بقعة تاريخية جغرافية آثارية جديرة بمثل ما لها من العمق التاريخي من العناية الفائقة والرعاية الدقيقة لاستكشاف أحوالها، وسبر أغوارها، والتنقيب عن آثارها حتى يرتبط الماضى بالحاضر في سلسلة محكمة متراصة.

كما ان مدينة بهذا التاريخ وهذا العمق والتوغل في السنين لا بد قد تعرضت لحملات، وواجهت أعداء عديدين، وصدتها ووقفت بوجهها شامخة شموخ قلعتها، كما أنه لابد أنها انتكست مرات ومرات بسبب قوة أو خديعة الأعداء المتربصين بها، أو التخاذل والخيانة من العملاء الداخلين، وضعاف النفوس الذين يروق لهم التصيد في المياه العكرة.

فكم من حلقات مفقودة في تأريخ هذه المدينة ، وكم من حوادث عديدة لم تدون، أو دونت فضاعت أو لاتزال في مجاهيل المكتبات الشخصية أو العامة تنتظر يد الباحث المتأني ليكمل الفراغ في الحلقات، ويتمم النقص في المعلومات، ويجعل من تأريخ هذا البلد سفرا يليق بما له من مكانة تأريخية ؟

من هذا لا يعد من قبيل مكرور القدول وفائض الكلم، وان ما حظي بالنشر من مقالات وكتب في السابق ووصلت إلى القراء والباحثين لا يغني عن (تأريخ أربل) للعزاوي الذي لم يسعفه الحظ إلى الآن لينشر، اضافة إلى أن لكل مؤلف أسلوبه الخاص والمميز فسي النقل والاستقاء من المصادر والعرض والتحليل للمعلومات. فالقارئ العادي يستمتع بالتنوع المتوفر لدى هذا وذاك، والباحث المدقق يقف على نكات ودقائق لدى هذا لا يجدها عند ذاك و هكذا...

ومـع هـذا وذاك فإن من الوفاء والعرفان تقدير ذلك الفارس السباق في ميادين العلوم والمعارف وأصناف الفنون أن لا يُبخس حقه، ويطمئن وهو في جوار ربه على أن أتعابه لم تذهب سدى، وان أيادي مقدِّرة لجهوده تعمل لبعث الحياة من جديد فيما أسداه من الخدمات المثلى إلى المكتبة الثقافية والتأريخية.

لبعض ما ذكر، ولأمور لم تذكر، ترى العناية بالكتاب الذي بين يديك عن أربيل مع أنه قد نشر قبله عن أربيل أكثر من كتاب.

#### عملي في هذا الكتاب:

إن أكسر ما يتعلق بالمرحوم العزاوي من أعماله وخدماته... وغير ذلك قد الكستاب، أو ما يتعلق بالمرحوم العزاوي من أعماله وخدماته... وغير ذلك قد كستب وقيل في كتاب (شهرزور السليمانية) (۱) فلم أشأ أن أعيد ما كتبته هناك فاضخم به حجم الكتاب، ولم اسمّ عملي هنا حكما لم اسمّه في شهرزور السليمانية - تحقيقا، لأن هذا الكتاب مبيضة من مسودة المؤلف، وقد راجع المؤلف المبيضة وأجازها للطبع، وسجل هذا الكتاب ضمن كتبه المعدة للطبع، فما قمت به هو مراجعة المبيضة، فعلقت على أمور لدي معلومات أوفر حولها، وصححت ما وقع فيه المؤلف من أخطاء نحوية أو اشتباهات في مواضع ظفرنا بالصحيح منها. وبعد تقديم موجز للكتاب استدركنا فيه على ما ميتيسر لنا قوله في شهرزور.

واستعملنا الرموز التي استعنا بها في (شهرزور) لتسهيل مهمة القارئ والتمييز بين ما أورده المؤلف من هوامش، وما علقنا به على الكتاب.

وكنا رمزنا الى هوامش العزاوي بـ (ع،ع) وتركنا هوامشنا غفلا عن ذلك، ورمنزنا الى المخطوط بـ (خ) والى المطبوع بـ (ط) و (د،ص) لدار صدام للمخطوطات .

<sup>(&#</sup>x27;) شهرزور - السليمانية ، تأليف عباس العزاوي، راجعه و علق عليه وقدم له محمد علي القرهداغي ، مطبعة السالمي بغداد، الطبعة الاولى ، ١٤٢١هــ ، ٢٠٠٠م.

#### مكتبة العزاوي مرة أخرى:

خــلال محاولــتى لإحصاء مؤلفات المرحوم عباس العزاوي عند تقديم كــتأب شــهرزور السليمانية أشرت إلى بعض ما تعرضت له هذه المكتبة - وبــالأخص آثار العــزاوي الشخصــية ومؤلفاته- من إهمال أدى إلى تتاثرها وتفرقها، كما نوهت إلى أن الأخ أحمد ناجي الفتلاوي لم يوفق في تناوله لهذه الآثار.

فقمت في ذلك الحين بالبحث والتنقيب عن آثاره، وتدوين ما ظفرت به منها، وتتسبيت أماكن وجودها، وقد وفقني الله إلى الوصول إلى ما تقرّ به العيون، ويبعث على الغبطة والسرور في النفوس.

بيد أنني أوقفت بحثي عند حد ما وقفت عليه وعثرت على نسخه، وتريثت في عناوين ذكرها السيد الفتلاوي لدى دراسته لحياة العزاوي ولم أقف على نسخة الكتاب المعنون له، لعلي أصل إلى جواب شاف بشأنها، لكن انتظاري المشفوع بالبحث من جديد لم يثمر ولم أقف على جديد، فيبقى ذلك التساؤل المشروع دون جواب مقنع:

أين وجد الأخ الفتلاوي هذه المعلومات؟ هل وقف شخصياً على هذه العناوين؟ وهل رأى تلك المؤلفات؟ أو استقاها من مصادر؟ فان كان قد استقاها من عليه ذكرها مع توثيق المصدر.

ونحن هذا بعد الانتظار والبحث نضع قائمة تلك العناوين في متناول يد القارئ الكريم لعلنا نستطيع الكشف عن الآثار الباقية للعزاوي مستقبلا، نتبع في ذلك صفحات أطروحة الأخ الفتلاوي، مدونين ما دونه هناك، معلقين على ما يحتاج إلى التعليق، لكننا قبل هذا وذلك ننبه إلى أمر لم نجد له تفسيراً لحد الآن، وهو أن السيد الفتلاوي يشير حكما تجدها لاحقال إلى (المجموعة الحرابعة) من مخطوطات العزاوي في المجمع العلمي العراقي برمز: (مج الرابعة) غير أننا لدى مطالعتنا لقائمة مخطوطات العزاوي التي اقتناها المجمع

وجعل لها فهارس وقائمة منفردة، والتي وجدتها في المرة الأولى مطبوعة على الآلة الطابعة، ثم أعيد تتضيدها على الكومبيوتر، - واحتفظ بالمستسخة لكل منهما - ثانياً.. لا نقرأ إلا: المجموعة الأولى، المجموعة الثانية، المجموعة الثالثة، فلا ندري هل هذا خطأ وقع فيه الأخ الفتلاوي<sup>(۱)</sup> ؟ أم هناك مجموعة رابعة فعلا من مخطوطات العزاوي لم نطلع عليها؟

أسماء الكتب التي وردت في رسالة الأخ الفتلاوي التي لم أقف عليها ضمن آثار العزاوي لا في مكتبة المجمع العلمي العراقي (قسم المخطوطات) ولا في دار صدام للمخطوطات:

١ - القوميات في الإسلام (ص١٢٥)

توجد في مفترق الطرق) مخطوطة بعنوان (سياج القومية في مفترق الطرق) برقم ١٠/٣٩٥٠٧.

٢ - الطريقة النقشبندية. (ص١٢٥)

لا يوجد كتاب بهذا العنوان، وإنما توجد مخطوطة عقائد أهل التصوف في (د،ص) برقم (٢/٣٣٥٨٤). كما توجد مخطوطة (التصوف في الإسلام) ضمن مخطوطات المجمع العلمي العراقي (المجموعة الثالثة). كما يوجد ضمن كتابي (شهرزور -السليمانية) و (أربل في مختلف العصور -هذا الكتاب الذي بين يديك) موضوع بعنوان (الطريقة النقشبندية).

٣ - الحلاج مخ: م،ع،ع مج: الرابعة! (ص١٢٥).

لم نجد - كما ذكرنا - المجموعة الرابعة، فلم نقف على هذا العنوان.

- ٤٠ عقيدة السلف مخ: مكتبته الخاصة. (ص١٢٥).
- ٥ الأخلاق الإسلامية. مخ: م،ع،ع مج: الرابعة! (ص١٢٥).
  - ٦ تأريخ الدولة العباسية مكتبته .خ ، (ص١٢٥).

توجد مسودة خلفاء الدولة العباسية (٣٤٣٦١ د،ص) والتعريف

<sup>(&#</sup>x27;) لكسن لنا أن نتساءل هل من الممكن أن يرد ذكر هذه المجموعة في بحث أكاديمي سبع مسرات خطاً؟ وحصل استفسار واستيضاح من الأخ الفتلاوي فأكد بأنه راى المجموعة الرابعة واستقى منها معلوماته، أما اذا اختفت بعد ذلك فإنما إثمه على من أخفاه.

بالمؤرخين في العهد العباسي (٣٩٥٠٣ (د،ص)).

- ٧ ثورة ٩ شعبان ١٣٣٤ و العراق. مكتبته، مج الرابعة! (ص١٢٧).
  - ٨ التأريخ السياسي للمماليك مخ: م،ع،ع. مج الثالثة. (ص١٢٧).
- ٩ العرب في جهاده القومي، ويخص العدو الاسرائيلي، مخ م،ع،ع،
   مج الرابعة! (ص:١٢٧).
- ١٠ فروع السادة الحديديين في العراق مخ مكتبته (ص١٢٨) توجد في
   (د،ص) مخطوطة العشائر الملحقة بقبيلة الحديديين برقم (٣٩٥٠٤).
  - ١١ نظرة عامة في المصطلحات التجارية، مخ، مكتبته. (ص:١٢٩)
- ١٢ الحسبة في الإسلام، وينتاول مراقبة أوزان الذهب عند الصاغة وطرق مقابلتهم، من مكتبته، خ، (ص١٢٩)
- ١٣ أبو الحسن أبو علي بن العباس بن جريج المعروف بابن الرومي الشاعر البغدادي المتوفي سنة ٣٨٣هـ، مخ : مكتبته، م،ع،ع مج :الرابعة! (ص ١٣٠).
- ١٤ عبد العزيز الشواف ١٤٧هـ مخ مكتبته، مج الرابعة! (ص١٣٠)
   يوجد ضمن المجموعة الثالثة تحت عنوان قضاة بغداد ٤/٦٨ عبد الملك
   الشواف.
- ١٥ الشاعر چهيار الديلمي المتوفى ٢٦٨، ١٠٣٧، مخ: مكتبته،
   خ،(ص١٣٠).
- ١٦ محمد بن يزيد بن عبد الأكبر الأزدي المبرد، مخ: مكتبته، خ،
   (ص: ١٣٠).
  - ١٧ الفلسفة مخ، م،ع،ع، مج الثالثة (ص١٣١)
  - ١٨ المصطلح العلمي وتطوره، مخ: مكتبته، خ، (ص١٣١)
- يوجد في المجمُّوعة الثانية، ١٣ مصطلحات العلوم واتجاهها التاريخي.
  - ١٩ المعاجم في اللغة العربية، مخ: مكتبته، خ، (ص:١٣١).
  - توجد في (د،ص) برقم ٣/٣٣٦٩٦ مجموعة من القواميس واللغة.
- ٢٠ أثر الأدب العربي في الأدب العالمي، مخ: مكتبته، خ، (ص١٣١)

٢١ - ملتقى اللغة العربية، مخ: مكتبته، خ، (ص ١٣١).

يوجد ضمن مخطوطات المجمع العلمي العراقي: ١٢ - المؤتمر العربي الأول في الأسكندرية.

٢٢ – فهرس مكتبة برلين، مخ: مكتبته، خ، (ص١٣١).

٢٣ - الرصد في العراق، مخ: مكتبته، خ، (ص١٣١).

٢٤ - الغناء العربي أو اخر العهد العباسي الأول، مخ: مكتبته، خ، (ص ١٣٣).

٢٥ - التصوير عند العرب إلى آخر العهد العباسي، مخ: مكتبته،خ، (ص١٣٣).

يوجد في (د،ص) برقم ٦/٣٩٥٠٧ التصوير في الإسلام.

٢٦ - مشاهير المؤلفين في الغناء والموسيقى، مخ: مكتبته، خ، (ص١٣١).
 ٢٧ - الموسيقى العربية والموسيقى الغربية، مخ: مكتبته، خ، (ص١٣٣).

محمد علي القسره داغي ٢٤ - ذي القعدة - ٢٤٢١ . . ٣ - ٢ - ٢ . ٢ . . ٢ يغداد

رَفَعُ عِس الْارَعِيْ الْلِخِسَّيَ السِّكْتِ الْاقِرُ الْلِوْدِي السِّكْتِ الْاقِرُ الْلِوْدِي www.moswarat.com

# أربل في مختلف العصور (اللواء والمدينة)

للمحامي عباس العزاوي

ما معمه ميلذ تعلذه معمل

محمل علي القرر لا اغي عضو المجمع العلمي العراقي- الهيئة الكردية

۱٤۲۲هـ –۲۰۰۱م



#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسوله محمد وآله وصحبه ومن تبع باحسان الى يوم الدين.

وبعد فان التاريخ لم يدون عن الأقوام والمدن، وكان الغالب عليه أن يذكر الخلفاء والملوك ولم يهتم بغيرهم، وجاءت المباحث عن المدن والممالك قليلة مفرقة، والعراق من أهمها، وإن خططه وألويته من أجل ما ينبغي أن يعرف، وإني قد عزمت أن اكتب في بعض هذه الألوية، وبدأت باربل كمدينة ولسواء، فدونت بعض ما عرض ملخصاً تقريباً للقراء الأفاضل، ولعل في النظرة السريعة ما يبصر في الحالة، ويكشف عما وراء ذلك، وأرجو أن تكون هذه المباحث بذرة، فتنال العناية والرعاية فتبلغ أشدها، وتُؤتي أكلها. والله ولي

#### اربل في مختلف العصور (اللواء والمدينة)

1

ان ألوية العراق تختلف في أهميتها، ووجوه مزاياها بالنظر لوضعها الجغرافي، وحالاتها الاقتصادية، ومن حلَّها من أقوام، أو في تابعيتها لدولة، أو استقلالها، وسائر شؤونها العلمية والأدبية، والعمل للحضارة. ومن استعراض الأوضاع المشهودة نرى هذا اللواء متغيراً في سعته وضيق عطنه، ونطاق حكمه وتحكمه...

وهــذا شأن ألوية عديدة في العراق، فكان تابعاً للواء تارةً، ولواء مستقلاً تارةً أخرى ... فهو كسائر الألوية بل لا يختلف عنها كثيرا في هذه التحولات، ولا فــي تـبدلاته وتغيراته، ويصح أن يعد هذا اللواء مصغر العراق، أو أن العراق مكبره...

وتغلب أن تتجمع فيه أوصاف العراق، أو أن تكون أكثرها موجودة، ومتعينة فيه. ولا شك أنه جزء من مجموع تتجلى مزاياه فيه، ولكن الأمر الجغرافي متماثل، وإن هذا اللواء بين الزابين، كما أن العراق بين دجلة والفرات، وتغلب فيه الزراعة، وتجارته متصلة بأنحاء عديدة ... وماضيه التاريخي عريق في الحضارة كأصله. فإذا كان العراق عريقاً في الحضارة فلا يبعد أن تكون كل أجزائه لا تختلف عنه، ولا نرى أمة أو مملكة سبقت العراق في تأسيس القرى والبلدان أو عاصرته غير مصر المحبوبة. وإن أربل تعد من أقدم بلدان العراق.

وتفضل غيرها في أنها من أقدم المدن العراقية التي لا تزال في حياة طيبة،ونأمل لها دوام هذه الحياة وتجددها. والعراق لا يخلو من بقعة ليس فيها بلد قديم مندثر، ولكن من مزايا هذه المدينة أنها من أقدم المدن المتباقية، وان لواءها يعد وحدة ادارية قديمة وان كان قد اختلف نطاقها في سعة وضيق...

الإدارة قديمــة فــي وحدتها سواء كانت تابعة لغيرها، أو مستقلة أو شبه مستقلة... وفــي أيامنا تعتبر لواءً مهماً من ألوية العراق لوفرة في خيراتها، وكثرة في نفوسها، وإنتاج في زراعتها، وعلاقات تجارية لا تحصى...

ويرجع تأريخ هذا اللواء إلى ما قبل الإسلام بكثير، وجاء ذكره، وذكر المدينة في تواريخ عديدة، وكانت في أيام الإيرانيين \_ كما كانت قبلهم \_ (طسوجاً)(١) تابعاً لكورة (حلوان) أي أنها تعتبر ضمن كورتها كشهرزور أيضاً. وهكذا كانت معها طساسيج مثل (كركوك) أو دقوقاً.

وفي العهد الإسلامي سارت على هذه السيرة في الأغلب، إلا أن بعض الأجراء قد فصلت عن الأخرى، وتطورت الحالات تبعاً للتقسيمات الإدارية، مستقلة أو تابعة لغيرها حسب ما تقتضيه الإدارة وأوضاعها والحالات التي لا مندوحة منها، فالتحول مشهود، وأكبر هذه التحولات ما جرى أيام أتابكة الموصل. فقد صارت تابعة للواء الموصل، ولكنها أقطاع أي مستقلة نوعاً في

<sup>(&#</sup>x27;) الطاسيج: يمكن أن نعبر عنه بالقضاء بمصطلح اليوم.

إدارتها تحت تسلط (آل بكتكين)، ثم صارت تابعة في أيامهم للدولة الأيوبية، فالدولة العباسية.. وهكذا تقلبت بها الأحوال أيام المغول والتركمان، وفي العهد العثماني. ثم في أيام الدولة الحاضرة.

كانتها من هذه التغيرات والتحولات ...

وكنت قد كتبت مجمل (تاريخ اللواء) في عهد (آل بكتكين) بأمر من الأستاذ الجليل محمد كرد علي (٢) رئيس المجمع العلمي، كان قد اقترح

من آثاره:

<sup>(</sup>¹) أي أربيل

<sup>(</sup>أ)من مشاهير العلماء، ومن اكثرهم ثقافة في عصره، اصله من مدينة السليمانية، ولد في الشام عام ١٢٩٣هند. درس وتعلم اللغات: الفرنسية، والفارسية، والتركية، عمل محررا في جريدة (الشام) ومجلة (المقتطف) و(الرائد المصري) ثم اصدر جريدة (المقتبس). السرالمجمع العلمي العربي).

١ • يتيمة الزمان .

٢ • مجلة المقتبس في (٨) مجلدات وجزأين .

٠٣ رسائل البلغاء.

٤٠ غرائب الغرب.

٠٠ غابر الأندلس وحاضرها.

٠٦ تأريخ الحضارة.

٠٧ القديم والحديث.

٠٨ رواية المجرم البريء.

٩٠ قصمة الفضيلة والرذيلة.

١٠ خطط الشام في سنة مجلدات.

وله آثار اخرى غير مطبوعة منها:

٠٠ حرية الوجدان.

٠٢ الحرية الدينية.

٠٣ الحرية السياسية.

٤ . كنوز الأجداد.

٥ ، مكتشفات الأحفاد.

٠٦ أمراء الإنشاء.

٧٠ أخلاق المعاصرين...

(''أن أكتب عن مظفر الدين كوكبري، فامتثلت الأمر، وكتبت ما كتبت مما نشر في (مجلة المجمع العربي بدمشق) (۲) ، فرايت اهتماماً بالموضوع، واقتراحات وافرة، فمنهم من رأى أن أنشر ذلك وحده، وآخرون طلبوا لزوم التوسع في اللواء، وفريق مال إلى نشر الموضوع بتقديم كلمة للعهود السابقة، واستعراض لها تقريباً للمعرفة المتصلة، وهكذا لما بعد البكتكين فيكون ذلك تكملة المباحث الى أيامنا، بأن لا يخرج عن طريق الاجمال...

لـم تسـعني المخالفة، ولم أر بدأ من الموافقة باختيار الرأي الأخير، فان البحث في إربل لعهد (آل بكتكين) كان موجز أ لزمان كان من خير الأزمنة، فوجب أن لا أخالف ذلك الإيجاز، فأقرب الموضوع للقراء الأفاضل. وطريق التوسع مفتوح، والأمل أن يكون مقدمة اهتمام الأساتذة...

هـذا وليعـذر الأفاصـل في النقص، ولينبهوا إلى جهات الخلط، فيفتح البحث طريقاً للتوسع في هذا النوع. والله ولى الأمر

#### حياة اربل قديماً وحديثاً

۲

إن حياة الملواء لم تكن تابعة لإدارة اللواء، ولا لثقافة أهلية، أو كثرة نفوسهم، وإنما هي مرتبطة مباشرة بموقعها الجغرافي، وتربتها، وبالزابين المحيطين بها، وكسل شيء يتجدد ويحيى (٦) بحياة هذا اللواء، فلم تهتم للقصور الشاهقة، ولا إلى بنائها(٤) في الهصبة المعلومة ولا قوة منعتها...

نعم يهمنا منها الموقع الجغرافي، والزاب الأعلى والزاب الأدنى، وكل من

<sup>(</sup>مشاهير الكرد. ٢/١٦١).

وانتقل إلى جوار ربه عام١٩٥٣م.

<sup>(</sup>١) يحتاج السياق إلى (علي).

<sup>(1)</sup> راجع مجلة المجمع العلمي العربي، دمشق العدد: (1984-198)

<sup>(&</sup>quot;) الاولى: يحيا.

<sup>( )</sup> الأنسب: ولا لبنائها، او ببنائها،

هذه مرتبط أو مسهل لها في حياتها، واستمرار هذه الحياة، ودوامها، على أن كل شوونها مرتبطة باقتصادياتها المتولدة، وبتجارتها المتصلة بإيران وعشائرها، وبالموصل، وبغداد...

يقع هذا اللواء بين إيران، والموصل، وبغداد... وشهرزور كانت تابعة له أو مجاورة بالنظر المتقلبات السياسية والإدارية، ولكن هذه لم تؤثر على حياتها كمثيراً إلا تأثيراً ظاهراً، ولم ينقطع اللواء في حياته عن الزراعة، ولاعن الاتصال بالمدن القريبة والبعيدة، وزاد اتصاله بالثقافة في أيام آل بكتكين.

ولم تنقطع عنه الحياة بوجه، بل لا يزال يتجدد، واكتسب المكانة المشهودة في أيامنا الحاضرة، فهو منبع الثروة الزراعية، وعلى طريق بغداد - كركوك - إربــــل - الموصل، زاد نشاطه، وارتفع مقياس اقتصادياته، وزادت المعرفة في أهليه، وجل آمالنا أن ينال حظه في كل مرافق الحياة.

وت أريخ هذا اللواء في حياته، والمدينة في نشاطها مما يعين الحالة ببعض نصوصها، ويكشف صفحة عن تلك الحياة، وإن كانت قد جاءت مبتورة وغير وافية، ولعل الجهود المبذولة توضح حقيقة أوضاعها فتنال من المعرفة حقها.

وكل ما يقال أنها عريقة في القدم والحضارة، عاشت عمراً طويلاً، وللتقلبات أثرها وللحوادث مكانتها من هذه التغيرات والتحولات. وفي قصص ذلك عبرة، وفي سرد خبره فائدة. والله ولى الأمر.

#### أربل في التأريخ القديم

٣

لا نريد هنا أن ندون كل ما علم عنها إلا ما يهم، فقد كانت قبل الإسلام قد بنيت كمدينة أو بلدة، وإن أهم ما ذكرت وتردد اسمها في واقعة الاسكندر المكدوني، بل ربما كانت الواقعة الوحيدة التي عرفت مقرونة بها فأذاعت السمها، وأعلنت عنها... وإن كان لا دخل لها في إيجادها أو في الانتصار.

وكانت بلا ريب قبل ذلك بأمد طويل لا يُدرى أوله، وإذا صح أنها بنيت على أطلال مدينة سابقة، فلا ريب أنها عريقة في القدم متوغلة في الزمان. وقد جاعت النصوص القديمة موضحة لواقعة أربل. وأصلها اصطدام الجيش اليوناني بالجيش الإيراني() الطامعين بها... وهذا زيادة على ما يحرسها من مياه الزابين، ومن انقطاع المياه من أطرافها. فلا يستطيع المهاجم أن يطاول في المحاصرة، أو يبقى مدة دون أن يشعر بالعجز لعدم توفر ما يقتضي للجيش من مياه...

ويهمنا أن نقول: إن خير تأريخ لها في قديم عهدها وضعها في الزراعة، وفـــي الحصانة، والخيرات العميمة، وكلها تأريخ ناطق، ومهم جداً يميط اللثام عن طيات العصور، ويكتنه الحالة التي عليها في غابر الأيام...

وإذا كانت الحوادث المعروفة والمدونة في أيامنا تبدي الوضع بحذافيره فلا شك أن تحكيم الحال من أقوى الأدلة حيث تسكت النصوص، وليس لنا إلا الوضع فإنه ينطق قطعاً:

جاوبتنى الديار وهي سكوت

إن بعضاً من السكوت كالم

<sup>(&#</sup>x27;) لم يشر المرحوم العزاوي هنا-كنهجه غالباً في هذا الكتاب- إلى المصدر الــذي استقى مــنه معلوماته تلك. ويبدو انه لم يطلع على المكتشفات الأثرية التي نتكشــف يوما بعد يوم وتــلقى الأضــواء على مراحل تأريخ اربل قبل الإسلام في عهودهــا السحيقة، وقد كرس الأســتاذ المــرحوم زبير بلال إسماعيل فصلاً لهذا الموضــوع أغناه بكثير من المدونات القديمة والمكتشفات الأثرية. راجع تأريخ اربيل، ص:٣٦

#### أربل في العصور الاسلامية

#### ١ – تأريخما إلى أيام آل بكتكين:

إن وضع مدينة أربل محدود في التل الذي بنيت عليه فلم تتقدم بظهور الإسلام ولم يتغير وضعها أبداً..

وكان هذا قد استمر طوال العهود الأموية، والعصور العباسية الى سنة وكان هذا قد استمر طوال العهود الأموية، والعصور العباسية الى سنة ٥٢٢هـــ أي إلى أن دخلت في حوزة (آل بكتكين) وهذه مدة طويلة، ولكن لا يسنكر التبدل بوجه، بل إنه مشهود قطعاً في سياستها، وإن المدونات التأريخية إلى ما قبل هذا التأريخ هي المقصودة.

ومراجع تأريخها لهذا العهد كثيرة جداً، إلا أن الحوادث الدالة على التبدل أو الستحول، أو الوقائع الأخرى قليلة، وما ذلك إلا لأنها اكتسبت وضعا ثابتا نوعاً، وجسرت على نهج معتاد، وقل أن نرى من المدن القديمة مثل هذه خروجاً مهما يدعو للالتفات، ولا شك أن الوقائع المهمة هي الجديرة في حياة المدن، واللائقة بالتحرير.

ولم نستطع أن نعلم العلم الوافر عن حياتها الماضية إلا أننا نرى القليل من الحالات التي أوجدها الاسلام، فنرى المساجد وتكونها، وتأثيرها العلمي والأدبي قد عم الممالك والبلدان الإسلامية، فظهر فيها بعض العلماء، ونبغ جلة من الأدباء، وهكذا نقول في (التشكيلات السياسية) وهي من أهم مباحثنا في المعرفة أو التي نتطلبها....

#### ٢ – التشكيلات السياسية او الإدارية:

إن حادث ظهور الإسلام في الفتح قد اثر كثيراً في المدن، وإدارتها، وإذا كما الإسلام بانياً، ولم يكن مخرباً كما هو المشهود من حالاته، فقد أبقى الإدارة أو التقسيمات الإدارية على حالها، ولم يعدل فيها إلا قليلاً، وفي أربل جرى على الادارة العامة ونهجها، ولم يحدث تبدلاً. وإن الإدارة الإسلامية العامة تعين وضعها بين سائر البلاد ...

وهـذه المدينة (أربل) قد جاءت وسط قرى، وبقاع ذات اتصال بها، فلا شك أنها كونت وحدة إدارية. وهذه في وضعها المشاهد كانت تابعة إلى (كورة حــلوان) فقد قبل الإسلام هذه التشكيلات وأحياناً تسمى (أستاناً) وهو اكبر من ولاية بل إيالة أو اقليم ...

وهو الأولى بالتسمية من جراء أن إدارته معتزة بكيان خاص، وهو إدارة أقوام كردية، لا يتيسر تفريق بعضها عن بعض....

وكانت أربا من طساسيج حلوان، أو هي كما تقول في مصطلح اليوم (قضاء) تابعاً لولاية (حلوان) أو إيالتها وكانت تذكر كما يذكر الطساسيج، وتعرف أربل بأنها جزء من لواء معروف، ولم تستطع أن تتهض كإمارة لها كيانها إلا في أيام (آل بكتكين) فصارت تابعة لأتابكة الموصل، ثم لصلاح الدين الأيوبي، وللدولة العباسية مرة أخرى، ومن ثم اختلفت تشكيلاتها الإدارية وحالاتها السياسية والثقافية، والاقتصادية...

ومن هذا تحصل لنا أن أربل كانت مركز قضاء تابع للواء حلوان، وهذا قـد تكلمنا عليه في غير هذا الموطن، لأن (حلوان) كورة عظيمة وتعد أربل جزءاً منها، وفي الكلام على لواء حلوان نلتمس إدارتها من إدارة تلك فالجزء تابع للكل فلا يفرد بحكم...

#### ٣ – حالاته في أنه طسوج أو قضاء:

يصعب جداً أن نعرف عن الكُور أو المدن الكبيرة أو الألوية، فكيف بنا إذا اردنا أن نتكلم في وحدة ادارية صغيرة (قضاء) تعد جزءا من (الواء) ويعرف برطسوج)؟ وفي هذا يتناول بحثنا الامارات المتكونة فيها، ومن ظهر من علماء وأدباء، أو تكونت فيها من ثقافة، في وقت لم تكن هناك مناهج تعليم رسمية، ولا تشكيلات معارف، أو ادارات مستقلة....

وفي هذه الحالة تلتمس إدارتها من إدارة الكورة التي هي تابعة لمها، ومن الإدارة الإسلمية العامسة لمدنها وكورها... وهنا تهمنا الاشارة إلى ان (البوازيج) لم يتوضح حالها السياسي وما كانت عليه وأن ادراتها تابعة

للموصل، أو لأربل، أو للخلافة. فمن الضروري ان نتعقب أثره مع العلم أن عمد الدين لم يخل من علاقة به وقبل عماد الدين زنكي ذكرها ابن حوقل، وبين أن رؤساءها من بجيلة من ولد جرير بن عبد الله البجلي، وبنو هود من قحطان توزعوا إدارتها، والأولون شيعة، والآخرون سنة، ولكل منهم تبع عظيم، وربما يجري بينهم من القتال على ذلك، إلا أنهم يتزوج بعضهم من بعض، ولا يزوجون غريبا، ولا يتزوجون من غريب، وكانوا من عسكر علي بن أبي طالب لما فتح تكريت، سكنوها بعد مقتله.

#### ١ – الحالة السياسية:

لاشك ان الحكم الأموي كان عاماً، ولم يغير وضع الخلفاء الراشدين ولا بدل ما كان والأصل أن يكون أمير البلد تابعا لما هو فوقه من (امير اللواء) أو (عامل مدينة) ... وهل عرف لها امراء في العهد العباسي؟

إنا علمنا في أواخر أيام الدولة الأموية من امراء شهرزور عثمان بن سفيان فجاءهم جيش الدولة العباسية إبان ثورتها، وجه إليهم قائد العباسيين وهـو قحطـبة (أباعون) عبد الملك بن يزيد الخراساني ومالك بن طرافة الخراساني إلى شهرزور فنزلوا على فرسخين منها في ٢٠ ذي الحجة سنة الخراساني إلى شهرزور فنزلوا على فرسخين منها في ٢٠ ذي الحجة سنة ١٣١هـ وقتلوا عثمان بعد يوم وليلة من نزولهم، فانهزم أصحاب عثمان وقيل، وأقام أبو عون في بلاد الموصل وقيل ان عثمان لم يقتل، ولكنه هرب إلى عبد الله بن مروان، وغنم أبوعون عسكره، وقتل من أصحابه مقتلة عظيمة، وزاد قحطبة في عسكر أبي عون.

ولما بلغ خبر أبي عون مروان بن محمد وهو بحران سار منها ومعه جنود أهل الشام والجزيرة والموصل، وحشر معه بنوامية أبناءهم وأقبل نحو أبي عون حتى نزل الزاب الكبير وأقام أبو عون بشهرزور بقية ذي الحجة والمحرم سنة ١٣٢هـ.

ومن ثم ظهر أبو العباس (السفاح) وأعلن حكم الدولة العباسية بعث بالمدد إلى أبي عون وجعل الأمير أخاه عبدالله بن علي، فسيره إلى أبي عون فكانت

واقعــة الــزاب، فهزم مروان بالزاب يوم السبت لاحدى عشرة ليلة خلت من جمــادي الأخــرة سنة ١٣٢هــ. أو التفصيل في ابن الأثير - الكامل ج٥، ص ١٧٠].

وفي هذه الحرب لم يظهر لأربل ذكر بل كانت شهرزور قاعدة الحرب من جهة بني العباس والزاب قاعدة آل امية... واشتهرت الزاب في هذه الحرب الفاصلة كما عرفت أربل في واقعة الأسكندر...

وإلى هذا الحين كانت شهرزور وازبل تابعتين ولاية الموصل في تشكيلاتها الادارية، وإن أميرها أو أول أمير كان أبا عون، ثم عبد الله بن على، وكان قائد الجيش، فلما وصل الموصل جعل واليها محمد بن صول، ثم سار عبد الله بن على في اثر مروان. (كذا ص١٧٢) فيكون الوالي على الموصل وأنحائها قد تعين.

إن إدارة الدولة العباسية في إبان ظهورها كانت قوية، ولا يعرف من أمرائها الا من كان حاكما على قطر أو إقليم، فلا يذكر مثل هذا في بلد أو قضاء منثل أربل، والاهتمام بمثل هذا يرجع لمن يتولى أمر المنطقة مثل الزابين، ويبقى فيها أمداً طويلا ليفكر في أمرها. ويقوم بمؤسسات نافعة فيها، وهكذا... فكان الأمر تابعاً لحالة مطردة في هذه وما قاربها ولم توجد تدوينات كبيرة للمدن فضلاً عن أجزائها (طساسيجها) ...

ومع هذا لم نفقد إمارات كانت تابعة للوحدة الادارية أو أجزائها في أربل مثلاً من حلوان، وجل ما علمناه أنها فتحت سنة (١) ودخلت في حوزة المسلمين بدخول العراق، وجرت على معتاد لا يهمنا من أمرائها الا من أكسبها شأناً جديداً، أو وضعاً خاصاً...

ولم يعرف أحد من هذا القبيل الا اليسير... ثم أنه يهمنا أيضا تأريخ انفصالها عن حلوان بإمارة تابعة أو مستقلة ....

<sup>(</sup>۱) ) كان فراغاً في الأصل، وكان فتحها في سنة ٢٧هـ على يد عتبة بن فرقد السلمي (راجع تأريخ أربيل، زبير بلال اسماعيل، ص ٦٩).

نعم إن إدارتها قد انفصلت من حلوان من أمد بعيد جداً من ايام البويهيين، بل قبلهم، وصارت إدارتها من امير رأسا تابعا للدولة، وكانت المدونات عنها قليلة ومن امرائها المعروفين:

ابو الهيجاء، وابنه (ابن أبي الهيجاء). وآخر ما عرفناه (أبو أحمد القاسم الشهرزوري).

وهذا كل منا علمناه عنه أنه كان حاكما بمدينة أربل مدة. قال ابن خلكان (۱): وإنه شهرزوري، وعرف بيته ببيت (بني الشهرزوري). وينسب اليه جماعة من العلماء كانوا قد نالوا المراتب العلية والآداب، وتقدموا عند الملوك، ونفقت أسواقهم ...(۲)

ويؤسفنا أننا لم نعلم حكام أربل أو لم يكن لهم من الشأن ما يستحقون ان يذكروا به قبله، أو بعده حتى حكمها آل بكتكين، وجل ما نعلم: انه قدم بغداد غير مرة، وأصله شيباني، وتوفي سنة ٤٨٩هـ بالموصل ودفن في التربة المعروفة به الآن المجاورة لمسجد جده أبي الحسن بن فرغان، ونظراً لتأريخ وفاته فإنه كان قبل تكون (آل بكتكين) بمدة، ومن المهم أن نشير إلى أن بني شريبان كان قبل أمراء شهرزور فقضى عليهم آل بويه سنة ٣٦٩هـ على ما سيوضح في (لواء شهرزور) (٣).

والمهم هذا أن نشير إلى أن الحكام مهما كثروا وتوالوا لم يخلدوا أثراً أو عملاً مهماً يدعو للالتفات لا في التوجيه السياسي ولا في العلمي أو الأدبي... ولا في غير هما... و إنما مشوا على حالة مطردة، وكانوا في أيام الدولة السلجوقية قد اختلفت ارادتهم في تابعيتها للموصل أو انفصالها عنها، وهكذا نرى ذلك غامضاً جداً.

#### ٢ - الحالة العلمية:

لايذكر ما هو تابع للكورة أي انه طسوج الا أن يشتهر فيه علماء عفواً، أو يثبتوا ديماً، ويظهروا بمواهب خاصة، وكان العلماء يذكرون لمركز اللواء.

<sup>(</sup>۱) ابن خلکان، ج۱،،ص۲۰۰.

<sup>(ً)</sup> راجع: شهرزور السليمانية، ص: ١٤٢.

<sup>(&</sup>quot;) راجع: شهرزور السليمانية، ص:١١٧.

وكان آنئذ حلوان. فلا يعرف غيرها وقد بينت أنه طسوج تابع فلا يفرد بحكم... وقد اشتهر فيها علماء عديدون، وموضوع بحثنا (أربل) فهل اشتهر فيها علماء؟

نعم عرف بها بعض العلماء، ولكنها حرمت التنظيم العلمي، فلم يكثر العدد، ولا زاد ولا اهتم القوم بالمؤسسات العلمية، وانما عرف بعضهم خارج أربل، وبدت مواهبهم في مواطن الرغبة، واني ذاكر ما وصل إلى خبره، ليكون أصلاً في البحث، ووسيلة للاستزادة... وفي الأيام الأولى قبل التنظيم العلمي كان التحصيل شخصياً تابعاً للرغبة، ولم يكن نتيجة تأسيس ثقافة أو رعاية ما وافية بالحاجة، موضحا للغاية، ولا أمل لنا في مثل هذا ذلك الزمن، ولسم يعرف للدول الا أن ينهب أمراؤها، أو يختطفوا ما يسد عوزهم، الا أن مبادئ التنظيم، اوائل ظهوره انه كانت الحاجة قليلة والرغبة محدودة، فقد كان البعض قد حصلوا العلم في بغداد، وأخذوا عن اكابر مدرسيه (۱)، وعنوا عناية زائدة به، فقاموا بالمهمة في وطنهم ولو بمقياس قليل، فكونوا المدارس ونظموا المعرفة... فصرار هؤلاء العلماء المخلصون أول من بذروا البذرة الأولى، والغرسة النافعة من نوعها...

ومن المهم أن يذكر مثل هؤلاء فهم أصل العلم وركنه الركين ووسيلة تمكنه في البلد، ثم تابعهم الامراء ومشوا على نهجهم أو ارادوا أن يذكروا وحدهم..!!

ومهما بلغ من ظهور علماء في أربل فانهم كان هذا شأنهم، وربما كان الفضل لمشاهير العلماء، وأكابر الفضلاء من (بيت الشهرزوري) وينتمون إلى (المظفر بن على ابن القاسم الشهرزوري الشيباني) ومن بعده.

١ - أشهر من عرف من هذا البيت (أبو أحمد القاسم ابن المظفر

<sup>(&#</sup>x27;) ردد المرحوم العزاوي هذا الرأي في كتابه شهرزور السليمانية، وقد علقنا عليه هناك، وأوضحنا أن العكس هو الصحيح، وأن الغالب في العلماء الكرد، أنهم تشبعوا في بلدانهم ثم خرجوا منها بعد أن كانوا فائضين عن حاجة منطقتهم، فسطع نجمهم في الآماكن التي وردوها. راجع: شهرزور السليمانية، ص: ٢٢١-٢٢٠.

الشهرزوري) وكان اصل الاسرة الشهرزورية ولي أربل حاكما مدة، ويعد من مشاهير رجال العلم والثقافة، ثم ولي مدينة سنجار مدة، وعده السمعاني وياقوت من العلماء المعروفين في أربل. وتوفي سنة ٤٨٩هـ بالموصل. (١)

واشمتهر أولاده في العلم والقضاء، وكان اشتهارهم أيام الأتابكة وفي كمورة الموصل، وبيان أحوالهم مما يخص الأتابكة... الا أننا نقول إن هذه الأسمرة عاشمت من مدة في أربل، وان كانت أصل نسبتها إلى شهرزور. وعرفت باربل ثم بمواطن أخرى أهمها الموصل.

٢ - المرتضى عبد الله بن أبي أحمد القاسم الشهرزوري، وهذا والد القاضي كمال الدين، كان مشهورا بالفضل والدين وكان مليح الوعظ... أقام ببغداد مدة يشتغل بالحديث والفقه، ثم رجع إلى الموصل وتولى بها القضاء، وروى الحديث. وله شعر رائق. وذكر له ابن خلكان قصيدته على طريقة الصوفية فأثبتها في وفياته، وكانت والادته في شعبان سنة ٢٥٥هـ وتوفي في ربيع الأول سنة ١٥٥هـ بالموصل، ودفن في التربة المعروفة بهم. (٢)

٣ - قاضي الخافقين ابو بكر محمد بن ابي أحمد القاسم الشهرزوري. اشتغل بالعلم على أبي اسحاق الشيرازي، وولي القضاء بعدة بلاد، ورحل إلى العسراق وخراسان والجبال، وسمع الحديث الكثير وسمع منه السمعاني، ولد باربل سنة ٣ أو ٤٥٤هـ وتوفي في جمادي الآخرة سنة ٥٣٨هـ ببغداد ودفن بباب أبرز.

٤ – المظفر. هو أبو منصور بن أبي احمد القاسم الشهرزوري. ذكره السمعاني في الذيل فقال ولد بأربل ونشأ بالموصل، وورد بغداد وتفقه بها على الشيخ أبي اسحق الشيرازي ورجع إلى الموصل ثم ولي قضاء سنجار على كبير سنه وسكنها وكان قد أضر، ولد في جمادي الآخرة أو رجب سنة ٤٥٧. بأربل، ولم يذكر تأريخ وفاته.

<sup>(</sup>¹) الأنساب ص ٢٤-١ (ع،ع).

<sup>(</sup>۲) ابن خلکان ج۱ ص۳۰۸. (ع،ع).

أبو سليمان داود بن محمد بن ابي خالد الأربلي الموصلي. وهذا أربلي عاش في الموصل، وكتب عنه الحديث في حدود سنة نيف وثلاثين وخمسمائة. وترجمته في انساب السمعاني ص٢٤-١، وفي معجم البلدان في مادة أربل.

هذا ولم نستطع ان نعد علماء في أربل قد اختاروا الاقامة فيها الا بعد ان تولدت الرغبة العلمية، وتكونت المدارس، وظهر الأدب العربي، وذلك في أيام آل بكتكين أو قبيل ظهورهم، فرعوا هؤلاء العلماء، وعُنوا بهم، وأسسوا المدارس.

وعلى كل حال كان (بيت الشهرزوري) خاصة (١) قد تمكن في الموصل وان كان في الأصل من أربل فلا يعد منها الا من حيث الأصل، كما أنهم لا يعدون من شهرزور وان كانت لازمتهم النسبة إلى آخر أيامهم...

والأولى أن يذكروا في (أربل) أيام وجودهم، وفي الموصل كذلك، والا فالعلامة بعد انقطاعها... لا تفيد الا النسبة المجردة.

وزبدة ما علمناه ان هذا اللواء لم تظهر فيه مواهب كبيرة في السياسة، ولا في العلوم والثقافة (٢) ولا في الصناعة، وانما كانت الأزمان السالفة تابعة

<sup>(</sup>١) ذكر المرحوم العزاوي هؤلاء في شهرزور ايضا، راجع شهرزور:٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) المتتبع لتأريخ العلماء في أربيل لا يلاقي عنتا للوقوف على أسماء عدد كبير منهم في شنايا الكتب والابحاث الكثيرة، وقد تتبع بعض الفضلاء في الآونة الأخيرة الاربيليين من العلماء والمشاهير، فخرج بنتائج مبشرة، وألقى الأضواء على ما كان مجهولا قبل اليوم منهم الاستاذ عبد الله الفرهادي في كتابه (الاكليل في محاسن أربيل، أو شفاء العليل وسقاء الغليل من تراث مآثر علماء وأدباء أربيل) الذي لا يزال مخطوطا ونرجو أن يسد فراغاً في المكتبة التأريخية بنشره.

اورد الاستاذ الفرهادي في كتابه تراجم ٤٦٧ عالماً من القدامى والسلف إلى عصره، ممن سكنوا اربيل أو انتسبوا إليها وكذلك للمرحوم زبير بلال اسماعيل كتاب مخطوط بعنوان أعلام أربيل.

هــذا مــن المعاصــرين أما إذا رجعنا إلى من ألّف في السابق في هذا السياق فلا شك أن كــثيرين كتبوا، ولكن إما أن آثارهم أصابها التلف أو أنها لاتزال مطمورة تنتظر من يبعثها من رقدتها، وما كتاب (تأريخ أربل لابن المستوفي) منا ببعيد حيث لاتزال ثلاثة أجزاء منه

> آل بكنكبن - مظفى اللهين كوكبري أن إمارة أمربل في عهدهمر (٢٢٥هـ - ١٣٠٠هـ)

#### ۱ – کلمة

تكونات في العراق إمارات عديدة نالت مكانة في التأريخ، وأغلبها لم تكسب ثقة الشعب ولا حصلت على الاعتماد المطلوب في الإدارة أو في خدمة الحضارة أو العلوم والآداب، والإمارات الصغيرة لا يتعرض لذكرها أحيانا بأكثر من العلاقات المهمة الخاصة بالدول الكبرى، مما أدى إلى إغفال أعمالها الداخلية وأوضاعها الذاتية وبذلك صعب البحث لقلة وسائل الوصول إلى حقيقة التأريخ لهذه الإمارات وتفاصيل حياتها.

وان هذه الإمارة من تلك الإمارات الصغيرة تكونت في أربل سنة ٢٢٥ هـ - ١١٢٨م وكانت أقطعتها دولة الأتابكة في الموصل أيام عماد الدين زنكي (١٠٥-١٥٥هـ) لأحد أمرائها (زين الدين علي كوچك). فصارت تابعة لها مدة. ثم نطورت بها الحالات فتابعت (الدولة الأيوبية) في الشام، ثم مالت إلى (الخلافة العباسية) لما رأت من جفاء الأيوبيين، فعدلت عنهم وتقلبت بها الأوضاع السياسية في أطوارها كلها، وهكذا كانت في علومها وآدابها تابعة لهذه الدول، فلم يطرأ عليها فتور، ولا خلل فعاشت إلى رمضان سنة ٦٣٠هـ لهذه الدول، فبالمغت عمراً تجاوز المائة سنة تمكنت في خلاله من التوجيه

طي المجهول، ويعتبر على أكثر تقدير من المفقودات.

حقق الجزء الثاني منه سامي بن السيد خماس الصقار في مجلدين وطبع عام ١٩٨٠.

السياسي والاجتماعي والتقافي، وولدت اتصالا سياسياً وعلمياً بالإقطار الإسلامية العديدة من عربية وغير عربية، وأحسنت الإدارة، وقامت بمشاريع خيرية مهمة نالت بها مكانة من نفوس الشعب، وبقي ذكرها مردداً على الالسنة وفي بطون التواريخ لهج به القاصي والداني، نالت من سمو المكانة ما لم تبلغه الإمارات التي توالت على أربل قبلها أو بعدها...

وربما زاد ذكرها وفاقت غيرها من إمارات كبيرة أو دول شغلها عن الأمر الأهم ما شعل من آمال خسيسة.قضتها في حروب، أو ألهتها الاضطرابات من جراء سوء التدبير، ومن المغامرات التي لا طائل تحتها.

وهذه الإمارة لا تزال آثارها شاخصة للعيان، جليلة في ماهيتها وفي أشرها وتأثيرها، وصلت إلى أقصى ما استطاعت، فكانت في كل صفحة من صفحاتها تدعو للالتفات، وتستوقف النظر، وتستحق التدوين في عامة أمورها حتى في علاقاتها الخارجية بل ان هذه العلاقة مدونة اكثر مما هو خاص بأصل الإمارة وداخليتها، لاسيما آخر أمرائها (مظفرالدين كوكبري) سارت من أول نشأتها في طريقة مثلى التزمتها واستمرت في تكامل وعظمة حتى أيامها الأخيرة، لم تدع لتطرق الفساد أثراً، ولا لسوء الإدارة مجالاً، ولم تتسرب إليها الأهواء، ولم يداخلها الغرور وأمل الاستيلاء، وانما اعتبرت استثمار المملكة واستغلالها من خير الوسائل وأجلها مقرونة بحسن الإدارة، وجليل العمران، فأخذت بنصيب وافر مما غفل عنه كثيرون أعماهم الجهل أو الحرص والطمع فأخذت بنصيب وافر مما غفل عنه كثيرون أعماهم الجهل أو الحرص والطمع

ويهمنا أن نعلم عن هذه الإمارة ما كان من أمرها مجموعاً وندون ما عرف من حياة، ومن إتقان عمل بقدر ما أمكن العثور عليه من الوثائق، وما سمحت به النصوص التأريخية، وكأن أمراءها تعاهدوا على الصلاح والتزموا الإصلاح، وتعاقدوا على الخير، فضربوا رقماً قياسياً للإدارة الحقة، والسياسة القويمة حتى جاءت أيام (كوكبري)، فظهرت أكثر وبدت أوضح.

ولم يكن خيرهم مقصوراً على أعمالهم لأنفسهم أو لمدينتهم، بل تجاوزها، فخدموا الإسلام في جهادهم، ورعوا الثقافة ببذلهم للمدارس،

وبالصرف بسخاء لاتصال العلوم والآداب، فنالت هذه الإمارة الفخر والأجر، وعاشت بهناء واطمئنان مرغوباً فيها من الأهلين ومن الخارج، فكانوا في ارتباط بالعلماء لمختلف الأقطار.

كانت هذه الإمارة في الأصل إقطاعاً كأمثالها من إمارات عديدة، تولت أربل أيام الاتابك عماد الدين زنكي في رمضان سنة ٢٧هـ – ١١٨٨ ودامـت على الولاء والموالاة للاتابكة من أسرته إلى ١٤ جمادي الآخرة سنة ١٨٥هـ – ١١٨٤م وفي التأريخ المذكور مالت إلى (الدولة الأيوبية)، وبقيت على الولاء لها مخلصة الإخلاص كله، لم تلعب بها الأهواء إلى سنة ٢٢٧هـ من ولما رأت من حكم الملك الأشرف(١) ما رأت من جفاء وصدود، بل من اتفاق بينه وبين بدر الدين لؤلؤ على الوقيعة بها، وعزم بدر الدين على أخذ أربل من المنات إلى الخلافة العباسية، وذهب مظفر الدين كوكبري في المحرم سنة من التذخل في أمره ومن ثم انتمى اليه.

وفي خلال إدارة هذه الإمارة لم تدع مجالاً للأطماع أن تتحكم، بل كانت في يقظة تامة وانتباه زائد لما كان يجري في العلن أوالخفاء، فلم تقصر في إعداد العدة للطوارئ، وانما كانت على استعداد لكل ما يتوقع في أيام انقيادها لحكم الأتابكة وتوسع إدارتهم، كانت تستخدم قوة جيشها لمصلحة الأتابكة، ولمغاية التمكن من القضاء على حكم المجاورين، فكان عملها كبيراً، فالارتباط مشهود في السياسة العامة، وملحوظ دوماً في عهد الأتابكة، ونعرف درجة ذلك الاتصال بدولة بني أيوب، ثم بالخلافة العباسية.

من الضروري معرفة ذلك وإدراك علاقته بالدولة السلجوقية، وبالخلافة العباسية، وإلا كينا بعيدين عن الاطلاع على كنه هذه الإمارة والإحاطة بموقعها، أو غافلين عن مجرى الأمور في التأريخ العراقي والإسلامي

<sup>(&#</sup>x27;) تملك الرها سنة ٥٩٨هـ - ٢٠١ م وكذا حران، وانتمى اليه بدر الدين لؤلؤ مما دعا إلى أن يميل كوكبري إلى المعظم والمظفر غازي، وهكذا توترت العلاقات. (ع،ع)

وسياسته الخارجية.

وهذه المعرفة لا تؤدي إلى الهدف المطلوب حتى نعلم سياسة أربل الداخلية وإدارتها المحلية ودرجة علاقتها بالأهلين عسكرياً واداريا وتقافيا، ومقدار ما أسدى أمراؤها من خدمات متصلة بأربل مباشرة.

تحتاج كل هذه إلى استعراض الوقائع وتثبيتها، وهي مبعثرة هذا وهناك في طيّات كتب التأريخ، فمن المحتم علينا أن نثيرها، ولا نبالي بالصعوبات ونبذل المستطاع في تنظيم هذه الجهود، ونقدم ما يتجدد عندنا من المعرفة ليضاف فتتجلى الحالة بأمثلة لا تستغنى بالموجود بل تتطلب الإكمال والكمال.

وإذا كان مجرى الحوادث لا يدرك إلا من الوقائع الثابتة والاستعانة بها ليؤدي الأغراض المطلوبة إشارة أو صراحة، فان الاستكثار منها، ومراعات الحالة المشهودة والوضع الجغرافي مما يؤدي إلى معرفة القدرة التي كسبتها هذه الإمارة من ضبط الأمور فتظهر الإدارة الحكيمة والسياسة المستقيمة التي بلغتها.

ولا يكفي هذا وحده، وإنما نحتاج أكثر إلى ما يعين أوضاع الدول الإسلامية في حالاتها السياسية نحو الإمارات، ونحو بعضها، وليس لدينا الا ما يلهمه التأريخ مقروناً بالوضع المشهود، فنرى الصعوبة كبيرة والمهمة شاقة، وربما كان التصدي لها تعرضاً لما يعد عملاً متعباً جداً.

وإنا في هذه الحالة استنطقنا نواحي عديدة أمثال ما ذكر، ومن أهم ما هالك العشائر وما فيها من طاعة، وما يبدو من أوضاع جغرافية تفسر الحوادث ومثل هذه لا تدرك بسهولة، فلا تفي الوقائع بالحاجة إذ قد تأتي من جهة واحدة، ويتخللها إعلانات وتهويلات تتعلق ظاهراً بالخدمة العامة وينطوي باطنها على آمال ونيات تتزع إلى الاستيلاء والتحكم، أو اختلاق معاذير لا أصل لها، فتظهر في العلاقات الخارجية، وهنا الانتباه واليقظة.

نرى المثبطات كثيرة في الوقوف على مثل هذه الأحوال وإدراك كنهها، والخذلان بين، تكاد تكون القدرة مفقودة، ولعل في هذه النبذة ما يكون أصلاً للتوسع فيضاف ما أغفل أو أهمل فيتوالى التتبع العلمي ليكمل الغرض

التأريخي.

وهذه الكلمة نستيجة إلهام وقائع، ومجاري تأريخية تعين ما جال في الخاطر، وملا رغبنا في بيانه من خلاصة المطالعات في تكون هذه الإمارة ودوامها، وانقراضها، أو معرفة سياستها الداخلية والخارجية حتى صارت في طيات التأريخ، ففي حياتها هذه غرابة، وفي إدارتها قدرة التمكن من ناصية الأمور، ودوام حياتها من أغرب الغرائب بين دول عديدة لها آمالها وأمانيها، وقد نسدرك نياتها من اتفاقاتها ومعاهداتها وما طرأ على هذه الإمارة من جرائها، وللمجاورة دخل في الإيضاح، وللعداء طريقة في الإظهار والإعلان.

والنزاعات لا تحصى والتقصير في التدوين لا ينكر، والعلوم والآداب نالت مكانة ونجحت نجاحاً باهراً لا يقل عما سبقه، زادت في المصانع الخيرية وأعمال البر، وقوَّت ما استطاعت من علاقات تقافية.

نحن في حاجبة عظيمة إلى التنظيم والإظهار لتأريخنا هذا وأمثاله، جعلت (التأريخ السياسي) قسماً و (التأريخ العلمي والأدبي) قسماً يتلوهما ما يتعلق بالحضارة والعمران جعلناه قسماً آخر بعنوان (تأريخ المجتمع) و بعد ذلك كله أنهينا القول بكلمة ختامية.

## ٢ – التأريخ السياسي أو(السياسة الدولية)

عاشت الدولة العباسية بصولة وقوة من سنة ١٣٢هـ – ٧٤٩م ودامت مدة بلغت بها أوج الكمال، ثم تناوبتها أحداث فلّت من غربها، وخضدت من شوكتها، بحيث اضطرب فيها حبل الأمن داخلا وخارجا، واستمرت على ذلك حتى قضي على استقلالها بتغلب (البويهيين) ودخولهم بغداد في ١٢ جمادي الأولى سنة ٣٣٤هـ – ٩٤٥م وأزيل حكم هؤلاء من بغداد بعد مضي أكثر مضن مائلة سنة في ٢٥ رمضان سنة ٤٤٧هـ – ١٠٥٥م بتغلب (دولة آل

سلجوق)، فحلت محلهم، وهذه الدولة ظهرت بقوة فائقة سيطرت بها على الخلافة وعلى أقطار عديدة. ولم تقنع بالطاعة وحدها، ولا اكتفت بالإذعان بل أرادت أن تكون هذه الإمارة خالصة لها، فأبدلت إماراتها بمماليك من الترك أو امراء منهم وبينهم من تسمى برالأتابكة) مثل (الخوارزمشاهية) و (أتابكة الموصل)، وأتابكة آخرين، فنحوا الإمارات الأولى وأقصوها عن الحكم وصار أمر البلاد بأيديهم رأسا فلم يقنعوا بالسلطة العامة، بل انتزعوا الممالك، وقضوا على إمارتها، فصارت في حكم أمرائها أقطاعاً لهم.

جروا على ذلك، وكادوا ينجحون في التسلط على الممالك وإماراتها، ويسيطرون على البلاد، وأن يكونوا بمأمن من الغوائل، لولا أن الأمور لم تجر دائماً طبق المراد، وإنما تولد الشقاق في نفس الأسرة المالكة، فداخل أفرادها الطمعُ وامراءها الاثرة، فتطرق إليها الخلاف مما أدى إلى التطاحن والخصام، وألهى عن السيطرة المنشودة أو التمكن من الإدارة بتلك الهمة.

وشعر أهل الاقطاع من الأتابكة بقوة، وجل ما عملوا أنهم ناصروا بعصص الأمراء للمنتمكن، واستعان هؤلاء الامراء بهم لصد غائلة المطالبين بالسلطنة، أو الميل إلى الثائرين من الأسرة المالكة، فولد ذلك نخوة في نفوس الأتابكة، فأضمروا الانفصال عن اصل الدولة، شعروا بأن الضعف استولى عليها، وكان هؤلاء الأتابكة قوة بيدها زمام الأمر، فتظاهروا بالتابعية، ولكنهم انسلوا منها، وهكذا مضوا في طريق الاستقلال، ومن أشهر هؤلاء (أتابكة الموصل) (۱) وإن إمارة أربل كانت تابعة لها.

والخلافة العباسية حاولت الاستفادة من ضعف الدولة السلجوقية وانشقاقها عن نفسها، وهي تحرق الأرمّ على هؤلاء المتغلبة الذين سلبوها استقلالها، ولكنها كانت عاجزة لا تملك من القوة ما تستطيع عمله، وبغداد وحدها لا تكفي، وهي أيضاً في تشتت آراء واضطراب أوضاع، وليس في

<sup>(&#</sup>x27;) تناول المرحوم العزاوي أتابكة الموصل وأربيل بدراسة مستفيضة، حلل فيها كثيراً من المواضيع المتعلقة بذلك، لاتزال مخطوطة في المجمع العلمي العراقي. (ضمن المجموعة الثالثة).

وسعها رفع التغلب، وقد حرمت الوسائل، وإذا كانت قد استطاعت في أيام المقتفي رفع التسلط على بغداد سنة ١٩٥٧هـ - ١١٦٢م فلم تقدر أن تقاوم الأتابكة و لا أن تسترد ما تغلبوا عليه، ولم تتمكن حتى من أربل، أو من دقوقا، أو تكريت أو شهرزور، أو الحلة.... ولم تقدر أن تمس الأتابكة في الموصل، ولا الأيوبيين في الشام، وإنما تمكنت من بعض الأطراف.

وفي هذه الحالة من ضعف آل سلجوق، ومن الخلافة تيسر للأتابكة أن يعيشوا فيهددوا الإمارات الصغيرة المجاورة والخلافة معاً حتى بعد انقراض الدولة السلجوقية سنة ، ٩٥هـ – ١٩٤١م، ولم يكن في مقدور الخلافة أن تخضع أتابكة الموصل ولا أتابكة أربل، بل كانت مهددة بالخوارزميين، فصار هـؤلاء يحاولون أن يحلوا منها الدولة السلجوقية إبان تغلبها، مما ولد لها مشاكل بسبب هذه المشادة التي أنهكت الدولة العباسية، ونفرت الأهلين منها أيام الخليفة الناصر خاصةً.

عاشــت دولة الأتابكة ولم تخش الدولة العباسية ومثلها دولة الايوبيين، وهكذا كانت الإمارة المشتقة من الأتابكة و (إمارة أربل) إحداها.

وموضوع بحثنا (إمارة أربل)، وهذه لم تتمكن الخلافة من إخضاعها، ولا دولة الأتابكة في الموصل استطاعت القبض على قيادها، ولا الدولة الأيوبية قدرت أن تتسلط عليها، بل كل واحدة كانت تخطب وذها، وترغب في ان تميل إليها لتعديل الكفة، والاحتفاظ بالموازنة، وكانت سياستها التهديد للواحدة بالأخرى على الرغم من ضعفها، بل برهنت مراراً (على قدرة جيشها في واقعة (حطين) وفي حادث هجوم أتابكة الموصل عليها أيام مجاهدالدين قايماز وانفصاله من أربل، وفي حادث قطعها العلاقات من الدولة الأيوبية...

ويصم ان تعتبر أدوارها التأريخية:

- ١ تابعيتها لأتابكة الموصل من سنة ٥٢٦هـ إلى سنة ٥٧٨هـ.
  - ٢ انقيادها لآل أيوب، من هذا التأريخ إلى إلى سنة ٦٢٧هـ.
  - ٣ طاعتها للخلافة العباسية، من ذلك العهد إلى سنة ٦٣٠هـ.

والنصوص التأريخية تعين أوضاعها، كانت تحسب بعيدا وتفكر في

أمرها تفكيراً عميقاً، ولم تترك شؤونها للمقدرات، أو لتلاعب الأهواء، بل كانت المسيطرة على الحالة الحاكمة على الموقف.

وفي هذه كلها ما يعين وضعها السياسي بين (الدول الإسلامية) ويلتمس في حين التدبير، والالتفات إلى تنظيم الحالة المالية في ميزانيتها، وفرت مبالغ مهمة للطوارئ، وأخرى للجيش وهكذا للمشاريع الخيرية وسائر الأمور، ولم تقف في حالاتها عند ذلك، بل راعت أمر المسلمين، وقامت بالمصالح العامة من مساعدات حربية، وفك أسرى، ومشاريع ثقافية، وصلات علمية، ومعاهد دينية، ولعل في إلهام الوقائع ما يبصر أكثر من هذا الاجمال فتنجلي أمورها التأريخية واضحة لا خفاء فيها ولا إبهام.

ولا شك أن تأريخ هذه الإمارة يستحق البحث من وجوه وأرجو أن يكون هذا نواة صالحة للتوسع.

### ٢ – (آل بكتكين) (أمراء هذه الأسرة)

ان السياسة الخارجية تظهر جلياً في هذه الإمارة وعلاقاتها بالدول، وكذا الارتباط بالأهلين، وأمر إدارتهم داخلياً، وهذه كلها لا تتعين إلا في وقائعها المعروفة، وما قامت به من أعمال، وكل ما نعلمه أن هذه الإمارة كانت إقطاعاً من أتابكة الموصل في شهر رمضان سنة ٥٢٢هـ – ١١٢٨م فقامت بأعمال حربية وسياسية وثقافية.

ظهرت قدرتها فيما حكمته من أرض ما بين الزابين المسماة براك ومنابعتها للموصل، ثم (صهران) أو (صوران)

<sup>(&#</sup>x27;) صــهران أو (سۆران) منطقة كبيرة وقديمة، وفي جهة تسميتها و مبدأ نشوئها وأمرائها أقــوال وآراء، يرجح المرحوم حسين حزني المكرياني أنها قديمة تأريخيا، ولا تُعرف بداية تأريخها على وجه الدقة والتحديد، الف المذكور كتابا في تأريخها وتأريخ أمرائها، ترجمه الاستاذ محمد الملا عبد الكريم إلى اللغة العربية تحت عنوان: موجز تأريخ أمراء سوران، لـمؤرخ الكردي حسين حزني المكرياني. نقله إلى العربية محمد الملا عبد الكريم، مطبعة

انقيادها للدولة الأيوبية، فالخلافة العباسية، مما توضحه الحوادث التأريخية والشؤون السياسية في تفسير هذا الميل، ويتخلل ذلك بعض الأوضاع الخارجية والداخلية معاً.

وفي إمارتهم هذه أرضوا الأهلين، فلم يكونوا عتاة جبارين، ولا أرهقوا أربل أكثر مما تطيق، وإنما عاملوها بالحسنى، وراعوا رغبتها، وولدوا فيها ثقافة بلغت من الشهرة مبلغاً عظيماً، فصارت مطمح أنظار العلماء، ومحط رجال أهل الثقافة، وآثار هذه الأمارة في أربل لا تحصى ويتعين ذلك بالكلام على كل واحد من أمرائهم حتى نختمها بكبير هذه الأسرة وآخرهم مظفرالدين كوكبري...

وهذه قائمة أمرائهم:

١ - زين الدين علي كوچك بن بكتكين ولي أربل سنة ٢٢٥هـ.

٢ – مظفر الدين كوكبري، حكمها من سنة ٥٦٣هــ حين وفاة والده.

٣ – زين الدين يوسف ينالتكين بن علي كوچك. صار أميراً مكان أخيه سنة ٥٦٧هـ.

٤ - مظفر الدين كوكبري للمرة الثانية والأخيرة وليها بعد وفاة أخيه سنة
 ٩٨٦هـ ودام حكمه إلى أن توفى فى شهر رمضان سنة ٩٣٠هـ.

وتهمنا معرفة تأريخ هذه الإمارة باعتبارها جزءاً من تأريخ العراق لاسميما وقد حصلت على مكانة ذائعة، وكان ابن المستوفي وضع تأريخاً لها سماه (نباهة البلد الخامل بمن ورده من الأماثل)<sup>(۱)</sup> لم يصل الينا منه إلا ما علم أخيراً من وجود جزء منه في لندن، وعرف بعض النقل منه مفرقاً هنا وهناك، و آخرون لخصوه أو كتبوا تأريخ أربل ممن لم تصل الينا تواريخهم (۲)

وغالب المراجع الاخرى تتعلق بالموصل، أو بالشام وأنحائها، وبالخلافة العباسية وصلتها بمؤرخيها ويغلب على هذه الشمول، أو الخصوصية بدولة

سلمان الأعظمي بغداد.

<sup>(&#</sup>x27;) أشرنا فيما مضى إلى أن هذا الجزء قد حقق ونشر.

<sup>(</sup>١) كشف الظنون - تأريخ أربل ج١، ص ٢٨١، والاعلان بالتوبيخ ص ١٢١. (ع،ع)

الأتابكة، أو بدولة آل أيوب، وفي هذه تعرض لبعض المطالب، وقلما نرى من الحوادث ما ولد شهرة عامة.

لـم تصـل الينا إلا نتف من هذا التأريخ مبددة، وغاية ما يقال فيها إنها (تـأريخ علاقات)، فالنقص ظاهر، وقد رجعنا إليها، وإلى النقود المضروبة، والمدونات العديدة مزجناها بمشاهدات الأوضاع الطبيعية أو الجغرافية، والعشائر والأهلين، والآثار الأدبية والعلمية، فجمعنا ما يصلح من تأريخ هذه الإمارة بالرجوع إلى الأتابكة وتأريخهم في العهد الاول، والى الدولة الايوبية في العهد الثاني، والى الخلافة العباسية ومدوناتها في الزمن الثالث من أدوار حياتها، فـتكونت جملة صالحة مما يأتي النقل منه في حينه، وعلى كل حال كانت هذه الإمارة جديرة بالبحث.

#### ٣ - زين الدين علي كوچك

هـو ابن بكتكين، أول أمراء هذه الأسرة بأربل كان استولى على أربل عماد الدين زنكي في شهر رمضان سنة ٢٢٥هـ(١) فجعلها أقطاعه وعرف بـــ(كوچك) لأنـه كان صغير الجسم. أصله من التركمان من مماليك قسيم الدولة والد عماد الدين.

وفي الغالب لم يعرف عن الإمارات الصغيرة مثل أربل، ولا ذكر عن أمرائها ما يشفي غلة، فاذا علمنا بعض أسماء أمراء أربل مثل أبي الهيجاء، وابنه الأمير فضل<sup>(۲)</sup> فلا نعرف أكثر من ذلك، ولما قتل قسيم الدولة سنة ٤٨٧ هـ - ١٩٠٩م ما كان عماد الدين بلغ العشر سنوات، وكذا كان زين الدين علي كوچك صغيراً، فتقلبت الأحوال بعماد الدين زنكي، واجتمع اليه أعوان والده حتى دخل الموصل والياً في شهر رمضان سنة ٢١٥ه - ١٠٢٧م فأسس إمارة الأتابكة في الموصل، وفي شهر رمضان سنة ٢١٥ه - ١١٢٨م استولى على أربل، فصارت أقطاعاً لزين الدين وأصبح تابعاً لإمارة الموصل.

<sup>(&#</sup>x27;) كتاب الروضتين طبعة سنة 174 وادي النيل بمصر القاهرة ج 100 . (ع،ع) (') الاعتبار لأسامة بن منقذ ص100 طبعة جامعة برنستون الولايات المتحدة. (ع،ع)

تحولت الأحوال بهذه الإمارة وتغير وضعها، فمالت للأيوبيين، وتم الاتفاق بينهما في ذي الحجة سنة ٥٧٩هـ - ١١٨٤م وبعدها في سنة ٦٢٧هـ هـ انحرفت عن الدولة الايوبية، وفي المحرم سنة ٦٢٨هـ - ١٢٥٠م الحقت بالخلافة العباسية حتى انقرضت هذه الإمارة في شهر رمضان سنة ٦٣٠هـ بوفاة مظفر الدين كوكبري.

وزين الدين على كوچك أرضى دولة الأتابكة لما قام به من خدمات، فحصل منها على أقطاعات أخرى مثل الهكارية (العمادية وأنحائها) وعقر الحميدية، وحران،وتكريت، وشهرزور، وتقدر مكانة هذا الأقطاع في الخدمات التي أسداها، بل اعتقد أن دوام ملك الأتابكة وتوسعه مدين لأربل وحسن إدارة المترجم فيها، والجيش الذي استخدمه في القضاء على الإمارات الصغيرة.

وكان رجال عماد الدين زنكي أصحاب مواهب لم يتهيأ مثلهم في دولة إلا قويت إدارتها ونشطت في حروبها، واكتسبت سياسة مكينة في قوام حكم، وتجالت قدرتها. ومن أبرز رجالها نصير الدين جقر بن يعقوب، كان نائب عماد الدين زنكي، ولما قتل في ذي القعدة سنة ٥٣٩هـ - ١١٤٥م استقر رأي الأتابك في أن يكون (زين الدين علي كوچك) نائبه عن الموصل، ولم يتعرض لأقطاعه في أربل وغيرها، وبقيت هذه الأقطاعات في أيدي نوابه.

قال ابن الأثير في أتابكة الموصل:

«استقر زين الدين وتمكن، وسلك بالناس غير الطريق التي سلكها نصير الدين، فاطمأن الناس وأمنوا، واز دادت البلاد معه عمارة.» اهــــ

وقال الفارقي في تأريخه:

«كان قد قتله غلمانه في ٨ ذي القعدة من السنة (١)، ورتب في الموصل زين الدين شدة من الجور وين الدين شدة من الجور والظلم والقتل والمصادرات والأقساط، فلما ولي زين الدين أزال ذلك جميعه، فأحسن إلى السناس والرعايا وجميع البلاد ورأى الناس منه كل خير إلى أن

<sup>(&#</sup>x27;) أي سنة تسع وثلاثين وخمسمائة.

مات» أهـــ<sup>(۱)</sup>

ومدح ابن القلانسي سيرته على خلاف ما جاء في تأريخ الفارقي.

دام استقرار زين الدين علي كوچك مدة حياة عماد الدين زنكي، وبعد أن قـــتل زنكي في ٥ ربيع الآخر سنة ١٤٥هـ – ١٤٦ م تمكن زين الدين من الدولــة الاتابكيــة تمكناً عظيما. (٢) أقره الأتابك سيف الدين غازي ابن عماد الدين زنكي (٤١هــ – ٤٤٥هــ) في نيابة الموصل، وزاد في أقطاعه كما كان ذلــك أيام والده، ولم يتغير شئ من الوضع، وكيف يتغير، وكان قد أزال كل تذمــر كـان في نيابة سابقة، ولو تجنب كل صاحب سلطة مما يتذمر منه من سلف لبلغت الإدارة عندنا حداً لائقاً، فلم يختل أمر في الإدارة، ولا طرأ فساد.

ولا يهمنا التوسع في إدارة دولة الأتابكة وانما المقصود أن نعرف إدارة أربل في أيام هذه الإمارة، والا فإن أعمال المترجم الخيرية في الموصل لا تنكر، وأعماله مشهودة، وهي مشرفة له وقدوة لمن جاء بعده، ومن أهمها مدرسته، كما أنه قبض على زمام الأمور وأبدى قدرة تضاعلت دونها غيرها، فاكتسبت الثقة التامة من الأهلين والاتابكة معاً، ورافقه التوفيق في ادارته ونال التوجه بكل معناه.

وهذه لن تمنع أن يلتفت زين الدين علي كوچك نحو أربل، ومراقبة نوابه فيها، فكل منهم أراد إرضاءه في نيابته في الطريقة التي مشى عليها في الموصل، فحاول هؤلاء النواب أن يتخذوا هذا الأمير قدوتهم في إدارة أربل، أو رسم لهم ما أراد فنفذوا<sup>(7)</sup> حرفياً وقاموا بمثل ما قام به هذا الرجل الكامل من اعتدال وتبصر وعمل نافع.

دام في إخلاصه لسيف الدين غازي إلى أن توفي في آخر جمادي

<sup>(&#</sup>x27;) تـــاريخ أبي يعلى حمزة ابن القلانسي – هامش ٢٨١ وفصل ابن القلانسي قتلة نصير الدين جقر. (ع،ع)

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) تأريخ الأتّابكّة في الموصل ١٤٧ وفي ابن خلكان توفي عماد الدين زنكي في ١٥ ربيع الآخر. (ع،ع)

<sup>(&</sup>quot;) الأولى: فنفذوه حرفياً.

الآخرة سنة 2018هـ - 1169م، فولي أمر الأتابكة بعده أخوه قطب الدين مدبر مودود (210هـ - 070هـ) فأبقاه على ما كان عليه، وزين الدين مدبر دولته وصاحب رأيه، فكان نعم المدبر والمشير لصلاحه وخيره وحسن مقاصده مع شجاعة تامة وفروسية مشهودة. (١)

وهنا نقول: ان إدارة أربل ظهرت في نوابه. وحوادثه الاخرى البارزة:

أ - انه سهار بجيش على بغداد لمناصرة السلطان محمد ابن السلطان
محمود من رجال الدولة السلجوقية، وكان هذا الحادث سنة ٥٥١هه - ٥٥٠،
وفي حربه هذه كان يميل إلى الدولة العباسية، ويناصرها باطناً، ولم يقصد
الوقيعة بها، وجرت مراسلات بينه وبين الدولة العباسية أظهر فيها ميله إليها(١)
يدل على ذلك ماجرى من الاحتفال به عندما قصد حج بيت الله الحرام سنة
مدر ببغداد وكان قد نهاه كثيرون من جراء ما وقع من حرب بغداد،
حذره أصدابه من جراء مناصرته الملك محمد السلجوقي، فلما وصل إلى
بغداد أكرمه الخليفة المستنجد بالله العباسي، واجتمع به وأمر بالخلع عليه، وفي
هذا الاحتفال أبدى اموراً كانت محل التفات الخليفة والزيادة في إنعامه.

وذلك أنه لما لبس الخلعة وكانت طويلة عليه لقصر مدً يده إلى كمرانه وأخرج ما شد به وسطه، وقصر الجبة، فنظر الخليفة المستنجد إليه فاستحسن ذلك منه وقال لمن عنده: مثل هذا يكون الأمير والجندي لا مثلكم. فلما دخل قبل يده ثم خرج من عنده بعد أن حادثه بالتركية وكان المستنجد يتكلم بها جيداً، فلما خرج نظر اليه المستنجد من شباك وقد أخرج شيئاً من السيف الذي أنعه به عليه من الديوان فلم يره جيداً، وهو يومي برأسه يعني أنه غير جيد، فأرسل اليه سيفا آخر، وقال للرسول: وقول لك أمير المؤمنين ذاك السيف فأرسل اليه سيفا آخر، وقال للرسول: وقول لك أمير المؤمنين ذاك السيف

<sup>(&#</sup>x27;) ابن خلكان: طبعة ١٢٧٥هـ ببولاق مصر. (ع،ع)

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) التفصيل في الكامل لابن الأثير ج١١، ص٨٦ طبعة بولاق، وابن القلانسي ص٣٤٣ وفي أخبار الامراء والملوك السلجوقية) وفي أخبار الامراء والملوك السلجوقية) لصدر الدين الحسيني بتصحيح محمد اقبال مدرس اللغة الفارسية في فنجاب، طبعه في لاهور سنة ١٩٣٣م. (ع،ع)

يترك، وهذا تقاتل به أعداء أمير المؤمنين وأعداء المسلمين.

فرد وجهه وقبّل الأرض، وتقلده ثم مضى في طريقه الى الحج فأحسن إلى الناس في الطريق وأكثر من الصدقات. (١)

٢ – في سينة ٥٥٥ه كان قد سار سليمان شاه من الموصل إلى هميذان، وكان زين الدين معه ليتولى السلطنة، فرأى في طريقه ما رأى من خيل في إدارة الجيش وتسلط الامراء، فأبدى حكمة وعقلاً في الانسلال والرجوع لما عرف من نتائج تؤدي إليها الحالة. (٢).

" - في سينة ٥٠٩هـ أرسله قطب الدين مودود منجداً الملك العادل نيور الدين، وكاتب العباد والزهاد المين، فذكر لهم ما يلقى المسلمون من الافرنج، وما ينالهم من القتل والأسر والنهب، ويستمد منهم الدعاء، ويطلب منهم أن يحثوا المسلمين على الغرزاة، فأمدوه للهياج الحاصل في المماليك الإسلامية من جراء ما قام به هولاء الزهاد والعباد من دعوة، فحذر الملوك والامراء أن يفسد عليهم الأمر في ادارتهم، فكانت (واقعة حارم). (")

٤ - فـــي سنة ٥٦٣هــ سار زين الدين إلى أربل، وسلم جميع ما كان بيده من البلاد والقلاع إلى الأتابك قطب الدين، فمن ذلك سنجار وحران، وقلعة عقر الحميدية، وقلاع الهكارية، وتكريت وشهرزور.

وسبب ذلك أنه طعن في السن، وأصابه عمى وصمم، فتنازل عن كل ما في يده من أقطاعات، وأبقى أربل وحدها بيده.

- في السنة التي ذهب بها إلى أربل توفي في ١١ ذي القعدة سنة ٥٦٥هـ - ١١م: وكان استولى عليه الهرم، وضعفت قوته، وكان في أربل مرقده الأخير (٤) و لا يزال معروفاً.

<sup>(</sup>١) الدولة الاتابكية ص ٢٠٧. (ع،ع)

<sup>(</sup>٢) الكامل لابن الأثير ج١١ ص١٠٨. (ع،ع)

<sup>(&</sup>quot;) الدولة الاتابكية ص ٢٢٠ وكتاب الروضيتين ج١ ص١٣٣ والتفصيل هناك. (ع،ع)

<sup>(</sup> أ) ابن خلكان ج١ ص ٦٢٠ والكامل لابن الأثير ج١١ ص ١٣٤. (ع،ع)

7 - حياته الخاصة: كان خيراً عادلاً، حسن السيرة جواداً، محافظا على حسن العهد، وأداء الأمانة، قليل الغدر بل عديمه، وكان إذا وعد بشيئ لا بدّ له من أن يفعله، وإن كان فعله خطيراً، وكان حاله من أعجب الأحوال، بينما يبدو منه ما يدل على سلامة صدره وغفلته حتى يظهر منه ما يدل على افراط الذكاء وغلبة الدهاء.

قال ابن الأثير «بلغني أنه اتاه بعض أصحابه بذنب فرس ذكر أنه نفق لله، فأمر له بفرس فتداول ذلك الذنب ١٢ رجلاً كلهم يأخذ فرساً، فلما أحضره آخرهم قال له: أما تستحيون مني كما أستحي منكم؟ قد أحضر هذا الذنب عندي ١٢ رجلاً وأنا أتغافل لئلا يخجل أحدكم أتظنون أنني لا أعرفه؟ بلى والله إنما أردت أن يصلكم عطائي بغير من ولا تكدير فلم تتركوني وأمر له بفرس آخر...» أهـ

وكانت له البلاد الكثيرة، فلم يخلف شاميناً بلاد الكثيرة، فلم يخلف شاميناً بل نفذ جميعه في العطاء والإنعام على الناس، فكان يلبس الغليظ، ويشد على وسطه كل ما يحتاج الجندي إليه من سكين، ودرفش، و مطرقة، ومسلة، وخيوط ودسترك .... وغير ذلك.

وكان من أشجع الناس ميمون النقيبة، لم تهزم له راية وكان يقوم المقام الخطير فيسلم منه بحسن نيته. وكان تركياً أسمر اللون، خفيف العارضين، قصيراً جداً، وبنى مدارس وربطاً بالموصل وغيرها، بلغني أنه مدحه الحيص بيل فلما أراد الإنشاد قال له: أنا لا أدري ماتقول، لكنني أعلم أنك تريد شيئاً، وأمر له بخمسمائة دينار وأعطاه فرساً وخلعا وثياباً يكون مجموع ذلك نحسو ألف دينار، ومكارمه كثيرة، نقتصر على بعضها ولما توفي كان الحاكم باربل خادمه مجاهد بن قايماز وهو المتولى لأمورها(٢)

وجاء في اوراق قديمة لمؤلف مجهول «كان قصيراً جداً، عادلاً، حسن

<sup>(&#</sup>x27;) ترجمته في ابن خلكان ج١ ص٢٨٥.

<sup>(1)</sup> تأريخ أتابكة الموصل ص 12. (ع،ع)

السيرة، كثير الأمانة... ميمون النقيبة، لم يكسر جيش هو فيه، وكان بخيلاً، ثم انه جاد في آخر عمره، وبنى المدارس والربط والقناطر والجسور (١)...»أهـــ

#### ٤ -- نوابه

لا تظهر إدارة زين الدين علي كوچك واضحة في أربل، وانما تتعين بذكر نوابه، وما قاموا به من أعمال، فلا ريب أنهم تابعون لأمره، منقادون لتوجيهه، وهو في الحقيقة المؤسس لهذه الإمارة، كانت أقطاعه، فتمكن أخلافه فيها، ولا يمت بنسب إلى الدولة الزنكية، وإنما هو من مماليك آق سنقر والد مؤسسها، وقد أرضت ادارته الدولة والأمة. وكان قد ولي أربل كثيرون، فلم يعرف لهم إسم، ولكنه ذاع صيته وانتشر خبره، فقام بما يمكن القيام به، فعرفت أربل بعد أن كانت خاملة مهملة، فقضى آخر أيامه فيها وكان فيها مرقده الأخير.

و هؤ لاء نوابه:

١ – سرفتكين الزيني نائب أربل:

كان زين الدين على كوچك متصلاً بالموصل اتصالاً غير منفك، فيعين نواباً عسنه في أربل، وإن المترجم أحدهم، كان أرمنياً فأسلم، وربي تربية صالحة فأعتقه سيده، وتقدم عنده، واعتمد عليه في كثير من أموره، واستنابه في أربل من تأريخ فتحها سنة ٥٢٢ه.

١ - بني مساجد كثيرة في أربل وغيرها.

٢ - بنى مدرسة القلعة سنة ٥٣٣.

٣ - بنى سور مدينة فيد التى فى طريق مكة من جهة بغداد.

أثر آثاراً صالحة أمثال ما ذكر، وكل ما فعله من ماله، ولا شك أنه

<sup>(&#</sup>x27;) الظاهر أن هذه الأوراق من تأريخ الذهبي فلم أتمكن من المقابلة. (ع،ع)

تمشي ورغبة زين الدين وظهرت مكانة زين الدين بنائبه المذكور.

توفي في شهر رمضان سنة ٥٥٩. (١)

٢ – أبو منصور مجاهدالدين قايماز الزيني (نائب أربل): هو ابن عبد الله الملقب مجاهدالدين الخادم. كان عتيق زين الدين علي كوچك، وأصله من سجستان، أخذ صغيراً، وكان أبيض اللون، نسب إلى زين الدين فقيل (الزيني). وكانت مخائل النجابة لائحة عليه، فقدمه معتقه وجعله أتابك أو لاده، وفوض إليه أمور أربل نيابة عنه في ٥ رمضان سنة ٩٥٥هـ ١٦٢٨م أي صار نائب أربل الروفاة سرفتكين مباشرة، وبعد وفاة زين الدين علي كوچك سنة ٥٦٣هـ ١٦٨٠م خلفه ابنه مظفر الدين كوكبري فكان نائبه.

شم خلع مظفر الدين من الإمارة وولى أخوه الأصغر زين الدين يوسف اينالتكين، فكان نائبه أيضاً، ودام إلى سنة ٧١هه، وفي هذا التاريخ انتقل إلى الموصل، وتولى أمورها في ذي الحجة سنة ٧١هه – ١٧٦ م، صار نائب الموصل في دولة الأتابكة، فراسل الملوك وراسلوه، وكان يبلغ منهم بكتبه مالم يبغ سواه، وكان منشيه (مجد الدين ابن الأثير) فوض إليه الأتابك سيف الدين غازي بن مودود (٥٦٥ه – ٥٧٦ه) الحكم في بلاده لما رآه من اخلاصه وحسن مقاصده، واعتمد عليه في جميع أحواله.

ومن المهم ذكره هذا أن مجاهدالدين هذا كان يحمل أكثر أموال أربل ايام نيابته ويقدمها إلى الأتابك وبهذا تقارب إلى أتابكة الموصل، وجلب النفرة والنقمة عليه من الأربليين. ومن جهة أخرى انه أثر آثاراً جميلة في الموصل ولم يكن لأربل نصيب منها.

وفي أيام الأتابك عز الدين مسعود (٥٧٦هــ - ٥٨٩هــ) قبض عليه في جمادي الأولى سنة ٥٧٦هــ – ١١٨٣م وبقي مقبوضاً عليه عشرة أشهر ثم أطلقه وأعاده إلى ما كان عليه (٢) وتوفي في ربيع الأول سنة ٥٩٥هــ –

<sup>(</sup>¹) ابن خلکان ج۱ ص ۲٤۱. (ع،ع)

<sup>(</sup>۲) الكـــامل لابن الأثير ج١١ ص ٢٠٣ وهو الصواب بخلاف ما ذكر ابن خلكان ج١ ص ٢٠٩. وهناك ترجمته. (ع،ع)

١٩٩ م.

هذا ولما كان انتقاله إلى الموصل سنة ٧١هـ فهذا يعد مبدأ تولي أبي مظفر زين الدين يوسف اينالتكين الأمور بنفسه، وقيامه بأعباء الحكم مباشرة وقد علمنا أن نيابة مجاهدالدين قايماز بدأت من وفاة سرفتكين الزيني، ودامت إلى التأريخ المذكور، وقد انتقل إلى الموصل.

وكان في أيام زين الدين على كوچك قد ظهر بمظهر المخلص، وبعد وفات السنبد بالحكم، الا أنه أخلص للأتابكة حتى صار نائب الموصل، وفي أربل حدثت بينه وبين زين الدين يوسف مشادة كما ان فعلته مع كوكبري غير مجهولة.

قال ابن الأثير في الكامل «كان عاقلاً أديباً خيراً فاضلاً، يعرف الفقه على مذهب أبي حنيفة، ويحفظ من التاريخ والأشعار والحكايات شيئاً كثيراً»أها(١)

وتفصيل حياته في أتابكة الموصل، وفي الكامل، وفي كتاب الروضنين، وابن خلكان، ومؤلفات عديدة.

### ٥ – إمارة مظفر الدين كوكبرى الأولى

هذه الإمارة قصيرة الأجل قليلة المدة، وكان أبو منصور قايماز أرضى سيده زين الدين علي كوچك حتى نال نيابة أربل، وجعله أتابك أو لاده، وبعد وفاته تمكن من نزع الإمارة من ابنه كوكبري. قال ابن خلكان في وفاته: «لما توفيي زين الدين علي كوچك ولي موضعه ولده مظفر الدين كوكبري وعمره ١٤ سنة، وكان أتابكه مجاهدالدين قايماز، فأقام مدة ثم تعصب مجاهدالدين عليه وكتب محضراً عليه انه ليس أهلاً لذلك، وشاور الديوان العزيز في أمره واعتقله، وأقام أخاه زين الدين أبا المظفر يوسف مكانه، وكان أصغر منه، ثم أخرج مظفر الدين من البلاد، فتوجه إلى بغداد، فلم يحصل له بها مقصودة،

<sup>(</sup>١) الكامل لابن الأثير، ج١٢ ص١٤ وهناك تفصيل حياته. (ع،ع)

فانتقل إلى الموصل ومالكها يومئذ سيف الدين غازي بن مودود... ثم اتصل بخدمة السلطان صلاح الدين وحظى عنده الخ»اه (١)

ومن هذا نعلم أن قايماز كان قد تحامل عليه بل تعصب (7) وأن ذهابه إلى الموصل يوافق أيام سيف الدين غازي بن مودود (0.708 - 0.0708) أي أنه من حين علم بالأتابك الجديد مال إليه مستنصراً به بعد أن لم ينل قبو لا من بغداد.

وقال ابن الثير في كامله: «ولي -قايماز – أربل سنة ٥٥٩هـ فلما مات زين الدين علي كوچك سنة ٥٦٣هـ بقي هو الحاكم فيها، ومعه من يختار من اولاد زين الدين ليس لواحد منهم معه حكم.»أهـ (7)

ومن هذا نعلم أن قايماز قد تحامل عليه، وأهانه بالحبس، وطرده، فذهب الى بغداد فخاب مسعاه، ولما سمع بأن سيف الدين غازي بن مودود قد صار أتابكاً مال إليه مستنصراً به بعد ان خذل من دار الخلافة، وكان يظن أن الخليفة يتخذه وسيلة للتدخل في أمور أربل، فلم يخيب سيف الدين أمله...

# ٦ – حياة مظفرالدين كوكبري خارج أربل

ان طرد مظفر الدين من أربل بعد حبسه و إهانته وتعصي (1) مجاهدالدين قايماز عليه لم يفل من عزمه، فيمضي إلى دار الخلافة، ثم إلى الموصل إلى الأتابك سيف الدين غازي وكان قد ولي الموصل بعد الحادث الذي جرى عليه فاتخذه وسيلة للذهاب إليه، وهذا الاتابك لم يرده خائباً وأقطعه حران، ودامت إمارته عليها مدة وهو تابع للأتابكة منقاد لأوامرهم.

<sup>(</sup> إ) وفيات الأعيان ج١ ص١٢٠ طبعة بولاق. (ع،ع)

<sup>(</sup>٢) الأولى أن يقول: بل غضب عليه.

<sup>(&</sup>quot;) الكامل لابن الأثير ج١٢ ص١٤. (ع،ع)

<sup>( )</sup> الأولى: وغضب مجاهدالدين عليه.

وفي سنة ٥٧١ صار مجاهدالدين قايماز نائب الموصل، وولي أمر الأتابكة بالنيابة، فكان ذلك داعية التذمر من إدارة الأتابكة لما كان بينه وبين مجاهدالدين من العداء والنفرة من معاملته.

ولم يتعرض المؤرخون اذكره الا قايلاً، وكان أهل الاقطاع لايذكرون حين يظهر ما يستوجب، كأن يقوم بالخدمات المطلوبة بلا تردد، ومن أهم الحوادث أن المشادة بين الأتابكة وبين السلطان صلاح الدين قد بلغت منتهاها ففي شوال سنة ١٧٥ه – ١٧٦ م جرى مصافي بينهما، فانكسرت ميسرة السلطان صلاح الدين بمظفر الدين كوكبري، وكان مظفر الدين في هذه المعركة في ميمنة الأتابك سيف الدين، فانتصر من جهته، ولما رأى السلطان صلاح الدين تكون الخطر حمل بنفسه وجازف بقوته، فانكسر سيف الدين ومن معه كسرة هائلة، وتركوا أثقالهم وخيامهم، وما نجحت المفاوضات قبل هذه المعركة في أمر الصلح لتعند سيف الدين وأمله في القضاء على صلاح الدين، إذ انه في حالته لم يتحمل انتصارات السلطان صلاح الدين، فخذل خذلاناً عظيما وكانت هذه الواقعة قاصمة الظهر.

والى هذه الأيام كان مظفر الدين موالياً للأتابكة، ومثله زين الدين يوسف اخوه، ولكنه بتولي مجاهد الدين قايماز الأمر في هذه السنة (نيابة الموصل)، وتسلطه على دولة الأتابكة لم يبد شيئاً، بل كتم غيظه ولم يجاهر بالخلاف عليه، وبعد وفاة الملك الصالح ابن نور الدين الشهيد في ١٣ رجب سنة ٧٧٥ حدث ما حدث بين الأتابكة وصلاح الدين، وكان الأتابك عز الدين وصاحب أمره مجاهد الدين أيضاً، فلم يعتد بأمراء الشام ونعته المؤرخون بأنه كان ضيق العطن، فرحل الأتابك من حلب وكان قد أقام بها إلى ١٦ شوال من هذه السنة، حتى أتى الرقة، ولقي الأتابك أخاه عماد الدين فاستقر بينهما مقايضة حلب بسنجار، لاعتقاد الاتابك أنه لا يمكنه حفظ الشام مع الموصل لحاجته إلى ملازمة الشام المعالم المناه المناه من هذه ملازمة الشام عماد الدين حلب في ١٣ المحرم سنة ٧١هه وأرسل عز الدين من تسلم عماد الدين حلب في ١٣ المحرم سنة ٧١هه وأرسل عز الدين من تسلم سنجار.

وبلغ السلطان صلاح الدين أن رسل الموصل وصلوا إلى الافرنج

يحثونهم على قتال صلاح الدين، فعلم أنهم نكثوا اليمين، فقصدوا الأتابكة لجمع كلمة العساكر الإسلامية على العدو، فأخذ في التأهب لذلك، وقد زادت حوادث الأتابكة في إشغاله... ولما بلغ عماد الدين ذلك سير إلى الموصل يشعر بالخبر ويستحث العساكر، وسار السلطان صلاح الدين حتى نزل على حلب، فكان الأتابكة شغله الشاغل، لأنهم صدوه عن حرب الصليبيين، وصاروا عليه مع الافرنج، وكان وصوله إلى حلب في ١٨ جمادي الأولى سنة ٥٧٨هـ فأقام ثلاثة أيام ثم رحل في ١٨ بطلب الغزاة.

وفي هذه الأثناء استقر الحال بينه وبين مظفر الدين كوكبري، وكان آنئذ صاحب حران، استوحش من أتابكة الموصل، وخاف من مجاهد الدين قايماز، فالمنتجأ إلى السلطان صلح الدين، وعبر إلى قاطع الفرات، وقوى عزم السلطان على قصد بلاد الأتابكة، وسهل أمرها عنده و دخل الرها والرقة ونصيبين... فكان هذا التأريخ زمن اتصال مظفر الدين بالسلطان صلاح الدين وهو جمادي الأولى سنة ٧٨ه - ١٨٢م. وكان قد حثه على فتح الموصل إلا أنه لم يوفق، ورجع عنها لأسباب اقتضتها الأوضاع الحربية، لئلا يترك خلفه خالياً... وكفاه منهم أن أرعبهم وجعلهم في ريب من أمرهم، وليس لهم قوة المهاجمة.

وفي سنة ٧٩٥هـ توسط رسول الخليفة وآخرون معه في الصلح، فذهبوا إلى صدلح الدين ودخلوا دمشق في ١١ ذي القعدة سنة ٧٩٥هـ - فذهبوا إلى صدلح الدين اشترط في الصلح أن يكون صاحب أربل والجزيرة على خيرتهما في الانتماء إليه أو إلى الموصل، وهذا دليل على النفرة من مجاهدالدين قايماز قبل هذا التأريخ وكان صاحب أربل، زين الدين يوسف أخو مظفر الدين كوكبري قد حدث بينه وبين مجاهدالدين ما حدث من وحشة بعينها كانت موجودة بين مظفر الدين وبينه، ثم كان القبض على مجاهدالدين أيام الأتابك عز الدين وكان نائبه، فأدى ذلك إلى ان تخر عرب أربل وغيرها من يده لحرص الأمراء على مطالبهم الخاصة، وذلك بإقصاء مجاهدالدين وضياع إمارات عديدة.

وفي ذي الخجة من هذه السنة ورد على صلاح الدين رسول أربل فحلف له، فتوثقت الالفة وحصل الاتفاق، فأمن بهذا غائلة صاحب الموصل، ولم يكن الأمر مجهولاً في الموصل فقد شعروا به قبل أن يكون موضوع البحث ففي ١٤ جمادي الآخرة سنة ٥٨٠ وصلت رسل زين الدين يوسف صاحب أربل مستصرخاً بالسلطان صلاح الدين بخبره أن عسكر الموصل، وعسكر قرل بن يلدكز صاحب ديار العجم، ومجاهدالدين قايماز، قد نزلوا على أربل ونهبوا وأحرقوا في قراها، فنصر عليهم وكسرهم، وكان أملهم أن يقضوا عليه فخابوا، ومن هذا يعلم أنهم وقفوا على جلية الأمر فلم تخف خافية عليهم، فقاموا بما قاموا به.

ولما سمع صلاح الدين ذلك رحل من دمشق يطلب بلاد الموصل فتقدم المى العساكر فتبعته، وسار حتى أتى حران، والتقى مع مظفر الدين بالبيرة في ١٢ محرم سنة ٥٨١هـ، ووصل السلطان إلى حران في ٢٢ صفر من السنة المذكورة وفي ٢٦ منه قبض على مظفر الدين بن زين الدين لشئ كان قد جرى منه، وحديث كان قد بلغه عنه رسول، فلم يقف عليه وأنكره، فأخذ منه قلعة حران والرها، ثم أقام في الاعتقال تأديباً إلى مستهل ربيع الأول، ثم خلع عليه وطيب قلبه، وأعاد إليه قلعة حران، ودياره التي كانت بيده، وأعاده إلى قانونه في الاكرام والاحترام ولم يتخلف له سوى قلعة الرها، ووعده بها، وهذه الحادثة إلى أن السلطان داخلته الشبهة في انه فاوض الموصل على أربل أو فاوضته الموصل عليها.

شم رحل صلاح الدين في ٢ ربيع الاول من السنة إلى رأس العين، ووصل إليه رسول قليج أرسلان يخبره أن ملوك الشرق باسرهم قد اتفقت كلمتهم على قصد السلطان، إن لم يعد عن الموصل وماردين، وأنهم على عزم ضرب المصاف معه إن أصر على ذلك. ولكنه بعد أن قام بأعمال عدة، رحل نحو الموصل في ١١ منه حتى نزل موضعاً يعرف بالاسماعيليان، قريب الموصل، بحيث يصل من العسكر كل يوم نوبة جديدة تحاصر الموصل... وفي هذه الأثناء في ربيع الآخر سنة ٥٨١ توفي صاحب خلاط، فطمع

السلطان في خلاط وارتحل عن الموصل متوجها نحوها.

ويهمنا أمر الموصل وصاحب أربل، فإن صلاح الدين قد صالح المواصلة، وكان سبب ذلك أن الأتابك عزالدين صاحب الموصل سيَّر ابن شداد إلى الخليفة يستنجده فلم تحصل منه زبدة. ثم بلغهم أن صلاح الدين قد مرض فاتخذوا ذلك فرصة، فبعثوا بالرسل إليه. فتم ما بينهما وبينه في ذي الحجة سنة ٥٨١ه. (١)

كل هذه تعين توجه علاقات صاحب أربل نحو صلاح الدين. وهكذا حالة مظفر الدين... ودام الصلح بين الأتابكة وصلاح الدين إلى تأريخ وفاته، بل أن المواصلة اشتركوا فعلاً في حروب الصليبيين في المصاف الأعظم في عكا، وهكذا مظفر الدين بن زين الدين قد اشترك بجحفله...(٢) ومن أهم ما اشترك فيه مظفر الدين (وقعة حطين) وقد ابدى فيها بسالة تذكر، وقف هو وتقي الدين صاحب حماة، وانكسر العسكر بأسره، ثم لما سمعوا بوقوفهما تراجعوا حتى كانت النصرة المسلمين وفتح الله سبحانه عليهم. (٢)

وكان في سنة ٥٨٣هـ قد سار مظفر الدين كوكبري ففتح الناصرة وصفورية، وقد وصفها العماد الأصفهاني ببلاغته المعروفة، وأطنب في الثناء عليه لربحه المعركة. (1)

وهكذا كانت له مواقفه في سنة ٥٨٤هـــ ذكرها العماد. (٥) كما ذكر من أبلى البلاء الحسن، وخص من قام بمهمة.

### نقود مضروبة :

ويهمنا أن نعين بعض النقود التي عثر عليها، وكانت باسم الملك الناصر صلاح الدين يوسف، واسم حسام الدين يولق بن أيل غازي من آل أرتق (٥٨هـ -٩٧هـ) ضرب عليها اسم (كوكبري بن علي). وهذه ندل على

<sup>(&#</sup>x27;) سيرة صلاح الدين: ابن شداد ص٥٢. (ع،ع)

<sup>(</sup>۲) ابن شداد ص ۹۳. (ع،ع)

<sup>(&</sup>quot;) ابن خلکان ج۱ ص۲۲۱. (ع،ع)

<sup>(</sup>٤) الفتح القسي في الفتح القسي ص ٢٥-٢٦. (ع،ع)

<sup>(°)</sup> الفتح القسي في الفتح القدسي ص ١٠٠. (ع،ع)

أنها من ضرب إمارته في حرّان، وتلك الجهات بعد أن انفصل من الأتابكة أيام حسام الدين يولق من بني أربق أي في سنة ٥٨٠هـ أو بعدها حتى سنة ٥٨٠هـ، ولم يوجد فيها محل ضرب ولا تأريخه، ولا يصح أن يقال أنها من ضرب أربل، كما وهم الأستاذ (إسماعيل غالب) في كتابه (المسكوكات الاركمانية) من قسم (المسكوكات الإسلامية)، فلم تكن لهذا النقد علاقة بأربل، وإنما ضرب أيام حكمه على حران والرها وفيه أنه على وفاق مع الدولتين من آل أربق وآل أيوب...(١)

وهذا النقد من نحاس، ولما كان خالياً من التأريخ ومحل الضرب فإنه قد قيل أنه ضرب في ايام مظفر الدين كوكبري من سنة ٥٨٦ - إلى سنة ٦٣٠هـ أي بين هذين التأريخين، وليس هذا بصواب، إذ في هذا التأريخ لم تكن علاقة لآل أرتق بأربل، وإنما العلاقة بالسلطان صلاح الدين وحده وبأخلافه...

ونوضح هذا النقد بايراد المكتوب فيه، فقد جاء في صفحة منه:

تصوير حاكم لابس لامة الحرب في جانب منه ذكر حسام الدين يولق بن اللغازي، وفي الآخر كوكبري بن على.

وفي الصفحة الأخرى في الوسط

الملك الناصر صلاح الدنيا والدين يوسف بن ايوب

(وفي الأطراف) محيي دولة أمير المؤمنين.

وفي هذا مايغني عن الإيضاح، ولعل التصوير لمظفر الدين نفسه هو الذي نرجحه... وإن العلاقات بين كوكبري وبين آل أرتق لاتزال مجهولة لم يعينها المؤرخون لتعرف جهة الاتصال. وكل ما نعلمه من الاستدلال بالحالة المشهودة أن مظفر الدين كوكبري انفصل عن الموصل فولد اتفاقاً بينه وبين آل أرتق كما أنه مال إلى صلاح الدين، وأخلص له في التعاون لحرب الصليبيين، فتمكنت الألفة، فاشترك آل أرتق وآل أيوب، في ضرب النقود، وكان آل أرتق بقر نون أسماءهم بأسماء آل أبوب.

<sup>(</sup>١) المسكوكات التركمانية من قسم المسكوكات الإسلامية ص١٤.(ع،ع)

ولما كان حسام الدين يولق ولي الأمر سنة ٥٨٠هـ فلا شك أن ضرب النقود جرى في هذا التأريخ، أو بعده وهو محدد بسنة ٥٨٦هـ لأن كوكبري انفصل من هناك في هذا التاريخ، فعلم أن النقد المضروب كان خلال المدة بين ٥٨٠ و ٥٨٦هـ.

وفي سيرة صلاح الدين لابن شداد: «في او اخر ذلك اليوم - ٢٨ربيع الأول سنة ٢٨٥هـ - ١١٩٠م - قدم الي السلطان صلاح الدين - مظفر الدين بين زين الدين جريدة مسارعة للخدمة، ثم عاد إلى عسكره في لامة الحرب فعرضهم السلطان حتى وقف بهم على العدو، وكان ما تقدم عسكر الايعرضهم ويسيرهم إلى العدو، وينزل بهم في خيمته يمد لهم الطعام، وينعم عليهم بما يطيب به قلوبهم إذا كانوا أجانب ثم تضرب خيامهم حيث يأمر، وينزلون بها مكرمين» (١)

شم جماء أخوه زين الدين يوسف، واستقبله السلطان، وبعد مدة قصيرة مرض فتوفي، فصار مظفر الدين كوكبري مكانه على إمارة أربل، وتنازل عما كمان بيده من أقطاع إلى السلطان صلاح الدين، فأنعم بها على الملك المظفر تقي الدين، فتكون مدة مظفر الدين خارج أربل قد دامت إلى ٣ شوال سنة ٥٨٦.

# ابو المظفر زین الدین یوسف ینالتکین

(إمارته على أربل) من سنة ٢٦٥هـ إلى سنة ٨٦٥هـ

ولي زين الدين يوسف ينالتكين بعد أخيه كوكبري، ومدة إمارته نحو ٢٠ سنة، ومن الغريب أن المؤرخين لم يذكروا أعماله فيها، وكأنها لمحة بصر أو برق خاطف، ولاشك أن سني الوصاية كانت إلى سنة ٧١ه.، وهذه ليس له عمل فيها، فاستقل إلا انه لم يذكر له حادث مهم خلال هذه المدة من سنة ٧١٥ إلى سنة ٥٨٦ه...

<sup>(</sup>١) سيرة صلاح الدين لابن شداد ص١٠٣. (ع،ع)

وبمراجعة حوادث المعاصرين واستنطاق جملة من المؤرخين كُتب لنا العيثور على بعض الحوادث الغامضة عن أيام إمارة زين الدين يوسف، فهل كان خامل الذكر في حين أنه استكبر عمل قايماز من جراء إرساله فضلة دخل أربل إلى الأتابكة، واستبداده في الأمور؟ فتمكن من إخراجه أو أنه قربه الأتابكة إليهم لما رأوا من إخلاصه لهم؟ وكان المأمول أن يكتب ابن الأثير، ولكنه أغفل ذلك، وذكر أعماله المهمة التي تستدعي مدحه، واكتفى بها وكان المتوقع أن يكتب المؤرخون الآخرون، ولم تصل الينا جميع الوثائق التأريخية للعماد الكاتب الأصبهاني، ولا مخابرات مجد الدين ابن الأثير، فلا تزال الوثائق مطمورة أو أدركها الفناء.

ولم نتوصل إلا إلى:

١ – واقعة أربل، وهذه زادت في المشادة. أدرك زين الدين يوسف توتر الوضع، ولعل العلاقة ولدها قايماز نفسه، وتفصيل الخبر أن دولة الأتابكة في الموصل كانت تتطلب ما كان يقدمه قايماز أيام نيابته على أربل، فرأى ذلك أمراً كبيراً، وإن عددناه السبب في ذهاب قايماز من أربل، وذهابه إلى الموصل، فلا ينبغي أن تعتاد التجربة....

ولد ذهاب قايماز وتوليه نيابة الموصل توترا بين أربل والموصل، فلم يشأ زين الدين يوسف أن يحمل الأموال لدولة الأتابكة فادى ذلك إلى النفرة، بل يعتبر العامل الأكبر في انفصاله من الموصل، وشموسه على دولة الاتابكة، وميله إلى صبلاح الدين، وقد ظهرت قوته، وعظمت مكانته في كسره قوة الأتابكة الذين تولى أمرهم قايماز، وهذه الواقعة قربت أكثر من صلاح الدين، بل أن صلاح الدين في رغبة لمن يمد يد المعونة إليه.

كان ذلك في سنة ٥٨٠هـ - ١١٨٤م، وصلت رسل صاحب أربل إلى صلح الدين في ١٤ جمادي الآخرة من هذه السنة فسار صلاح الدين يطلب بلاد الموصل انتقاماً من هذه الفعلة.

٢ – قيامه بمعاونة فعلية لصلاح الدين في حرب الصليبيين، وظهرت له
 حـوادث اخـرى، فـلم يهمل أمر المساعدة بالمال والنفوس، وكانت أربل يد

الأتابكة القوية الفتاكة في حروبها، فحرمها الخرق، والحرص الزائد دون العقل، بل كان عملها طيشاً، ولذا كانت إقطاعات اميرها زين الدين علي كوچك بقدر ما كان يقوم به من الأعمال، وهذا ما كان صلاح الدين يترقبه لجلب أمير أربل زين الدين يوسف، كما أنه للغرض نفسه قرب إليه مظفر الدين، وكان قد نفر دولة الأتابكة في الموصل لأن مدبر أمرها مجاهدالدين قايماز، وكان قد طرده من إمارته وإمارة أبيه وجعله مشرداً يتطلب استعادة ملكه المنتزع منه.

٣ – وفاته. كانت في أيام جهاده في سبيل الله لنصرة الإسلام في الحروب الصليبية، وكان ذلك في ٢٨ شهر رمضان سنة ٥٨٦هـ –١١٩٠م بالناصرة بالقرب من عكا، ويقال أن المسيح (عليه السلام) ولد بها.

أما حياته في أيام الوصاية فإنها لا تذكر وإنما ذكرها المؤرخون لنائبه قايماز، والأيام الأخرى في أيام الوصاية فأدى إلى والأيام الأخرى في في نفرته من قايماز، وممن التزم جانبه من الأتابكة فأدى إلى انفصاله عن دولة الأتابكة واتصاله بالسلطان صلاح الدين، ثم وفاته في سبيل الله مجاهداً...

نعته في الفتح القدسي بقوله: «كان جاراً للكتائب، باراً بالأباعد والأقارب.. فمرضت الأيام بمرضه أياماً، وتلهب القلوب منا للتلهف عليه، وقد أمست مراضاً ضراماً، وعدته بطبيب السلطان، فلم يأنس به، ولم يسكن إلى طبه، لما كان يعلم من منافسة أخيه مظفر الدين في موضعه، وأنه ينتعش بمصرعه، فاكتفى بصاحب له يطبه، يوافقه على ما يحبه، وهو جاهل بمزاجه، ذاهل عن علاجه، فشب الحمام في حمى شبابه ناره، وأذوى غصنه غداة قلنا ما أزهى أزهاره، وما أنضر نضاره...

ولـزمه اخـوه مظفر الدين حتى فارقه، وما ظهر عليه الغم حتى قيل انه سره موتـه ووافقـه، وقصـدناه معزين على ظن انه جلس للعزاء، فاذا هو في مثل يوم الهـناء، وهو في خيمة ضربها في مخيم أخيه، واحتاط على جميع ما يحويه، ووكل بالامراء أصحاب القلاع ليسلموها، وخشي أن يعصوا فيها إذا رجعوا إليها ويحموها، وخدم بخمسين ألف دينار حتى أخذ أربل وبلادها، ونزل عن حران والرها وسميساط والـبلاد الـتي معـه وأعادها، وزاده السلطان شهرزور، وأحكم بمسيره الأسباب والأمور، فاستمهل إلى حين وصول الملك المظفر تقي الدين، لينزل في منزلته بجنده

وصحبه الميامين، فوصل يوم الأحد  $\pi$  شوال سنة  $\pi$  فحلى بعد العطل الأحوال...» أهد (١)

وجاء في سيرة صلاح الدين لابن شداد:

«ثم كان وصول زين الدين صاحب أربل في العشر الأواخر من جمادي الأولى (سنة ٥٨٦هـ -١٩٠٠م) وهو زين الدين يوسف بن علي بن بكتكين، قدم بعسكر حسن وتجمل جميل، فاحترمه السلطان وأكرمه، وأنزله في خيمته، وأكرم ضيافته، وأمر بضرب خيمته إلى جانب خيمة أخيه مظفر الدين.»أهـ(١) أما أخوه فقد جاء إلى صلاح الدين بتجريدة في ٢٨ ربيع الأول سنة ٥٨٦ هـ -١٩٠٠م.

وعن مرضه ووفائه قال: «وفي ذلك اليوم -- ١٩ شهر رمضان سنة ٥٨٦ هـ - ١٩٠ م مرض زين الدين يوسف ابن زين الدين صاحب أربل مرضاً شديداً بحميّين مختلفي الأوقات، واستأذن في الرواح فلم يؤذن له، فاستأذن في الانتقال إلى الناصرة أياماً عديدة الانتقال إلى الناصرة أياماً عديدة يمرض نفسه، فاشتد به المرض إلى ليلة الثلاثاء ٢٨ شهر رمضان و توفي رحمـه الله، وعنده أخوه مظفر الدين يشاهده، وحزن الناس عليه لمكان شبابه وغربته، وأنعم السلطان على أخيه مظفر الدين ببلده، واستنزله عن بلاده التي كانت في يده، وهي حرّان والرها وما يتبعهما من البلاد والأعمال، وضم إليه بلد شهرزور أيضاً، واستدعى الملك المظفر نقي الدين عمر ابن أخيه شاهنشاه، ليكون ناز لا مكانه جابراً لخلل غيبته، وأقام مظفر الدين في نظرة قدوم نقي الدين، ولما كان ضحاء نهار ٣ شوال سنة ٥٨٥ قدم وعاد صحبة معرز الدين سنجر شاه سيف الدين غازي بن مودود بن زنكي وهو صاحب الجزيرة اذ ذلك...»أهـ (١)

<sup>(</sup>١) الفتح القسي في الفتح القدسي ص ٢١٨. (ع،ع)

<sup>(</sup> $^{1}$ ) سیرة صلاح الدین لابن شداد ص ۱۰۱. (ع،ع)

<sup>(&</sup>quot;) ســيرة صلاح الدين لابن شداد ص١٢٩ وابن أبي عذيبة ج٥ ص٧٩ وابن خلكان في

### ٨ - مظفرالدين كوكبري

من أعظم (آل بكتكين)، وأكابر من اشتهر من رجالهم، وجاء لقبه في النقود (ملك الأمراء) مظفر الدين أبو سعيد كوكبري، لم يسبقه أحد من أسرته في فضل، وإن كانوا ذوي مكانة لا تنكر، ولا شاركه في ما قام به مشارك في مكرمة وإنحام، وإن كان لا يصح أن تهمل قدرتهم على الإدارة وقوتهم في الحروب، بل قد تتضاعل عنه عظمة الملوك، لا في السفك والنهب، بل في أعمال البر والخير، وما يعلى شأن المملكة، ويقوي ثقافتها وآدابها.

ويعد بحق رجل التأريخ لا يزال ذكره منتشراً في الأوساط العلمية، وفي السياسي والأدبي والديني، أرضى صنوف الجماعات، ووجه المملكة توجيها حقاً، لم يطوح بها في المآزق الحرجة، ولم يكن من الفاتحين السفاكين المجازفين، أو العتاة الجبارين، كان الفذ من نوعه بين أمراء الشرق، أحيا أربل حياة طيبة، وأنعشها وأعلى مداركها بما لا مزيد عليه في عمارة لم يكن لها من الشأن قبل هذه الأسرة ما تستحق أن تذكر به...

قام بإدارة حقة، وبأعمال سياسية مقبولة معتدلة، ومكن من ثقافة لائقة، وراعى الأمور الدينية، والأخلاق القويمة، فكان لتنظيمه اثره ولإدارته ماليته وجيشه المكانة الفعالة في الترتيب المرضي بين عوامل متنوعة، ومتنازعة الأهواء، فهو محفوف بدولة الأتابكة وبالخلافة، ودولة الايوبيين، أوقف المجاورين عند حدودهم، وهم يتحفزون للوثوب ويتأهبون للغنيمة، فتمكن بحكمته وحسن سياسته، أن يضرب بعضهم ببعض، يتفق مع هذه مرة، ومع تلك أخرى، ويدارى الخلافة.

كان في أهبة من الطوارئ، لم يستطع أن يتحكم به احد، ولم يغتر أو يطش، بل استخدم القوة ولم يطوح بها، وآماله مصروفة للتفاهم لا للحرب، في حين أن قوته لا يستهان بها، فيهدد بها الدول الأخرى، ولا يركن إلى المشادة، تمكن من إعلاء شأن هذه الإمارة، فأبقى لها حسن السمعة، ولم يكن كملوك

مضوا غير مأسوف عليهم، ذهبت أعمالهم هباء، أو كانت محل الاعتبار والسخط،وذكراها ذكرى الجبابرة السفاكين، كانت حياته مقرونة بنشاط كبير، ولم تكن خاملة مهملة.

تبتدئ حياته في أربل من تأريخ ذهابه من عند السلطان صلاح الدين بعد وفاة اخيه، وتنازله عن بلاده، وطلب العودة إلى أربل والاكتفاء بها، فذهب اليها في ٣ شوال سنة ٥٨٦ه.

ظهرت مواهبه، وبدت أعماله المستقلة، وظل على ولاء صلاح الدين إلى أن توفي، ثم والى الملك العادل بالوجه المذكور، وكانت العلاقة بالأتابكة قد قطعت من أيام أخيه زين الدين يوسف ينالتكين، ومالت إلى الدولة الأيوبية وصلته بها كانت قبل أخيه.

### ٩ -النقود المضروبة في أيامه:

وهذه وصل إلينا أقدمها، ولعلها أول ما ضرب، وهو النقد المؤرخ في سنة ٧٨٥هـ، فإن مجيئه إلى أربل كان في ٣ شوال سنة ٥٨٦هـ - ١١٩٠م ولا شك أنه عند وصوله إليها لم يستطع أن يقوم بالضرب في تلك السنة التي دخلها، أي لم نشاهد له في هذه السنة نقداً مضروباً، وإنما شوهد هذا النقد وجاء فيه ذكر الناصر صلاح الدين يوسف بن أيوب مقروناً باسمه (كوكبري بن علي).

ولاشك انه كان على ولاء هذا السلطان، فذكر اسمه في صفحة، والخليفة الناصر لدين الله امير المؤمنين، وولي عهده عدة الدنيا والدين، ابا ناصر محمداً في الصفحة الاخرى. مضى كوكبري على ضرب النقود مصرحاً باسم الملوك من آل أيوب إلى أيام الملك الأشرف أبي الفتح موسى بن الملك العادل سيف الدين أبي بكر الأيوبي، ففي سنة ٢٢٧هـ من أيامه شعر باتفاق كان بينه وبين بدر الدين لؤلؤ للقضاء على إمارة أربل، فمال إلى الخليفة المستنصر بالله، ولكننا لم نقف على نقود له في هذه السنة، ولا السنين التي بعدها.

كان الأمير كوكبري قد ذكر في نقوده السلطان صلاح الدين والملك العادل، والملك الكامل إلى تأريخ الانفصال من الأيوبيين.

### ١٠ – حادث الانفصال من الأيوبيين:

تقلبت السياسة كمثيراً بأمراء هذه الأسرة، وتابعت الأوضاع التي تستدعي هـذا التحول فلم تبق خالصة للأيوبيين كما كانت حالتها مع الأتابكة، فرغبت عنهم وخلصت للدولة العباسية في المحرم سنة ٦٢٨هـ.

قال في مرآة الران: «بعد موت صلاح الدين مازال – مظفر الدين كوكبري – منتمياً إلى بيت العادل، مصافياً لهم حتى مال الأشرف (١) إلى بدر الدين لؤلؤ، وعزم على اخذ أربل منه، فاستنجد عليه بالخليفة المستنصر فنهاه عنه، فانتمى إليه، فقدم بغداد ومعه مفاتيح أربل والقلاع، فالتقاه الموكب، وجاس له جلوساً عاماً في صحن السلام، وقعد في شباك المبايعة، وحضر أرباب الدولة وصعد على الدرج، وبايع الخليفة، وطلب منه يده ليقبلها، فناوله إياها، فجعل يقبلها، ويبكي و يقول (الحمد شه على هذا المقام، ما وصل إليه غيري) أهـ

وخاطبه الخليفة بأجمل خطاب، وقدم الخليفة الخيل والتحف والهدايا، فأعطاه الخليفة أضعاف ذلك، وخلع عليه خلع السلطنة، وعاد إلى أربل، وقطع خطبة بنى العادل، واقتصر على خطبة الخليفة.» أهـ(٢)

وفي تأريخ ابن كثير: «وفيها – في سنة ٦٢٨هـ – ١٣٣١م – دخل الملك المظفر أبو سعيد كوكبري بن زين الدين وصاحب أربل إلى بغداد، ولم يكن دخلها قط، فتلقاه الموكب وشافهه الخليفة بالسلام مرتين في وقتين، وكان ذلك شرفاً له غبطه بها سائر ملوك الآفاق، وسألوا أن يهاجروا ليحصل لهم مثل ذلك، فلم يمكنوا لحفظ الثغور، ورجع إلى مملكته معظماً مكرماً.»أهـ (٦)

وفي الحوادث الجامعة جاء التفصيل اكثر قال «في المحرم سنة ٦٢٨هـ

<sup>(</sup>١) توفي الملك الأشرف في ٤ المحرم ٦٣٥هـ (ع،ع).

<sup>(</sup> $^{Y}$ ) مرآة الزمان لسبط ابن الجوزي اختصار قطب الدين اليونيني. ( $^{Y}$ )

<sup>(&</sup>quot;) البداية والنهاية لابن كثير ج١٣ ص١٢٩. (ع،ع)

وصل إلى بخداد مظفر الدين أبو سعيد كوكبري بن زين الدين على كوچك صاحب أربل، ولم يكن قدم إلى بغداد قبل ذلك، وكان معه محى الدين يوسف ابن الجوزي، وسعد الدين حسن بن الحاجب على، وكانا قد توجها إليه في السنة الخالية، فخرج إلى لقائه فخر الدين أحمد بن مؤيد الدين القمى نائب الوزارة والأمـراء كافة والقضاة والمدرسون وجميع أرباب المناصب فلقوه على نحو مــن فرســخ، ولقيه فخر الدين ابن القمى بظاهر السور (١) واعتنقا راكبين ثم نرلا، فقال له فخر الدين لما انتهى إلى مقار العز والجلال، ومعدن الرحمة والكرم والأفضال: لازالت الأبواب الشريفة ملجأ للقاصدين والأعتاب المنيفة منهلاً للواردين، وصولك يا مظفر الدين رسم أعلى الله المراسم الشريفة وأسماها، وأنفذ أوامرها في مشارق الأرض ومغاربها وأمضاها، قصدك وتلقيك واحماد مساعيك إكراما لك واحتراما لجانبك، فيقابل ما شملك من الإنعام بتقبيل الرغام، والدعاء الصالح الوافر الأقسام المفترض على كافة الانام، والله ولى أمير المؤمنين، فقبل الأرض حينئذ مراراً، ثم دخلوا جميعاً إلى البلد. فلما وصل باب النوبي، ساق فخر الدين ونزل مظفر الدين وقبل العتبة، وعضده الأجل نور الدين أبو الفضل بن الناقد أحد حجاب المناطق بالديوان، ثم ركب وقصد دار الوزارة، فلقى مؤيد الدين القمى وجلس هناك، وركــب نائب الوزارة وولده و جميع أرباب الدولة والأمراء، وتوجهوا نحو دار الخلافة.

فأما مؤيد الدين وولده وخواصه، فدخلوا من الباب القائمي بالمشرعة، وأما الولاة والأمراء فدخلوا من باب عليان وباب الحرم، وانتهى الجميع إلى تحت الاستاج على شاطئ دجلة، ووقفوا تحت دار الشاطئية ذات الشبابيك، ثم السندعى مظفر الدين من دار الوزارة بالأمير عز الدين الباقر (٢) الظاهري

<sup>(&#</sup>x27;) هو السور الممتد من شمالي قلعة بغداد، الدائر حول بغداد حتى ينتهي إلى دجلة بالباب الشرقي. (ع،ع)

<sup>(&#</sup>x27;) من كتاب الحوادث في الأصل المخطوط (الب قرا).

وبأحد خدم الخليفة. فحضر فرفعت الستارة، فقبل الجميع الأرض، وكان قد نصبت تحت الشباك الاوسط كرسي ذو درج، فرقى عليه نائب الوزارة واستاذ الـــدار ابـــن الناقد، ومظفر الدين، وسلم مظفر الدين مشيرًا بيده إلى الشباك تالياً قوله تعالى: «اليَومَ أكمَلْتُ لَكُم دينَكُم، وأتمَمْتُ عَلَيكُم نعمَتي» فرد الخليفة عليه السلام، فقبل الأرض مراراً ثم شكر الخليفة سعيه، فأكثر من تقبيل الأرض والدعاء فاسبلت الستارة، وعدل مظفر الدين إلى حجرة، فخلع عليه فيها، وقلد سيفين وقدم له فرس بمركب ذهباً ومشدة (١)، ورفع وراءه سنجقان مذهبان وخرج من الباب القائمي المعروف بباب التمر بالمشرعة، وبه كان قد دخل ومضيى الناس في خدمته إلى حيث أنزل بدار شمس الدين على بن سنقر، بدرب فراشاً، وأنزل جماعة من الأمراء الواصلين معه في دور، في عدة محال، وباقى عسكره في المخيم ظاهر البلد، واقيمت له والأصحابه الإقامات الوافرة، ثم سأل زيارة المشاهد والربط ببغداد، فعمل له في كل مكان وايمة، وصلى في جامع القصر جمعتين داخل الرواق إلى جانب المنبر، ثم حضر في منتصف صفر مؤيد الدين القمى نائب الوزارة وولده والجماعة الذين حضروا يـوم دخوله، وجرت الحال على ما تقدم شرحه، وخاطبه الخليفة بما طابت به نفسه، فقبل الأرض وابتهل بالدعاء وتلا قوله تعالى «ياليت قومي يَعلمونَ بما غفر لى ربى وجَعَلنى من المكرمين» ثم اسبلت الستارة وخلع عليه في تلك الحجرة، وأعطى كوسات وأعلاماً وخمسين ألف دينار برسم نفقة الطريق، وبرسم حاشينه وأصحابه عشرة آلاف دينار، وخرج من هناك إلى دار الوزارة وحضر جميع أصحابه فخلع عليهم بحصوره، وقام بعد ذلك أياماً ثم خرج إلى مخيمه بظاهر سور سوق السلطان (٢) وتوجه إلى بلده، وكانت مدة مقامه ببغداد عشرين يوما، ومضيى معه محيى الدين ابن الجوزى، وسعد الدين حسن بن

<sup>(</sup>١) المشدة: مما تزين به الفرس في عنقها. (ع،ع)

<sup>(</sup>٢) باب سوق السلطان هو باب المعظم اليوم، وسوق السلطان يبتدئ من الميدان وينتهي إلى المستنصرية ويسمى سوق الثلاثاء. (ع،ع)

الحاجب علي، وعادا في ربيع الأول، وأخبرا أن مظفر الدين حلَّف أمراءه وأهل بلده على طاعة الخليفة وتسليم البلد غند وفاته إليه.» (١)

وفي هذا النص وفي الذي قبله جاء ان مظفر الدين كوكبري لم يكن قد دخل بغداد قط قبل هذه المرة، وهذا محل نظر، وكان قد جاء إليها يشكو حاله إلى بغداد من الجفاء الذي أصابه من مجاهدالدين قايماز فلم ينل قبو لأ...

#### ٥ – وفاته:

جاء تأريخ وفاته في تواريخ عديدة، وهذا النص ما ورد في الحوادث الجامعة «في ١٧ رمضان سنة ٢٠١هـ ورد الخبر إلى بغداد بوفاة مظفر الدين أبي سعيد كوكبري أبن زين الدين على كوچك صاحب أربل» أهـ(٢) ولم يعين تأريخ وفاته بالضبط.

وقال في مرآة الزمان «كانت وفاته في رمضان بقلعة اربل، وأوصى أن يحمل إلى مكة فيدفن في حرم الله تعالى، وقال أستجير به، فحمل في تابوت إلى الكوفة ولم يتفق رواح الحج في هذه السنة إلى مكة فدفن عند أمير المؤمنين على» أه

وهنا تعينت الوفاة في شهر رمضان ولا شك أنها قبل السابع منه.

### ٦ – حياته السياسية:

وهنا يهمنا الكلام في حياته السياسية، وهذه تعرف من الحوادث المارة، ظهرت المواهب الكبيرة منه في أربل أثناء إمارته الثانية، وتأييداً لذلك نذكر النصوص التالية مقتصرين على ما يؤدي الغرض وبقدر الحاجة.

فقد جاء في مرآة الزمان: « -بعد أن عدد مناقبه قال -: ومع هذه المناقب، فلم يسلم من ألسنة الناس، يقولون يصادر رئيس ديوانه ودواوينه وكتابه، ويستأصلهم ولعله اطلع منهم على خيانات، فرأى أخذ الأموال وإنفاقها

<sup>(</sup>١) الحوادث الجامعة ص ١٩ إلى ٢٣. (ع،ع)

<sup>(</sup>٢) الحوادث الجامعة ص٤٤. (ع،ع)

في أبواب البر والقربات أولى، وذكروا شيئاً آخر. ومن ذا الذي من ألسنة الناس يسلم؟ اللهم غفراً»أه (١)

ومن حجابه أبو العباس أحمد بن عبد السيد الأربلي الملقب صلاح الدين، من بيت كبير بأربل، كان حاجباً عنده فتغير عليه واعتقله مدة، فلما أفرج عنه خرج من أربل قاصداً بلاد الشام، فنال مكانة عند الأيوبيين، وكان أديباً شاعراً، توفى فى ٢٠ ذى الحجة سنة ٦٣١. (٢)

ولعل سخطه على مثل هذا الحاجب مثل سخط الملك الكامل الأيوبي عليه، وتفصيل الخبر في ابن خلكان... أما الثقافة والدين والعمل الاجتماعي الصالح فهذا قد أفرد له بحث خاص. (٣)

# ١١ - أربل تعود للخلافة العباسية

### فتم أربل:

جاء عن فتح أربل بعد وفاة الأمير مظفر الدين كوكبري ما نصه: «كان أيوب بن الكامل في آمد، واسماعيل ابن العادل في سنجار، فسار كل منهما إلى أربل ليأخذها لنفسه، وجرى ما لايليق بين الاثنين وكان سبقهما عسكر الخليفة، فتسلَّمها ورجعا، وكان قد عصى بقلعتها خادمان، ففتحت عنوة، وجرى بها ما لايجوز من النهب والقتل والذل والهوان.» أها (1)

والتفصيل عن هذا الحادث لايكفي فيه هذا الإجمال، فماذا عمل هؤلاء، وكيف تم النزاع بينهما؟ فهذا ما جاء متأخراً عن فتح أربل، وخير ما نستطقه في هذا الموضوع، فيتكلم بسعة الكتاب المسمى بـ (الحوادث الجامعة) فقد

<sup>(&#</sup>x27;) مرآة الزمان: المطبوع ص ٢٥٢ ج٨. (ع،ع)

<sup>(</sup>۲) ابن خلکان ج۱ ص۸۳.

<sup>(&</sup>quot;) ابن أبي عذيبة ج٥ ص ١٣٩ ومرآة الزمان، وابن خلكان. (ع،ع)

<sup>(1)</sup>مرآة الزمان ج٨ ص٢٥٢. (ع،ع)

تعرض للحادث بتفصيل. قال [في حوادث سنة ٦٣٠]: في سابع (١) عشر شهر رمضان، ورد الخبر إلى بغداد بوفاة مظفر الدين أبي سعيد كوكبري ابن زين الدين علي كوچك صاحب أربل، فتقدم الخليفة بتعيين جماعة من الأمراء يكون مقدمهم الأمير أرغش الناصري الرومي، وعلاء الدين الدكز الناصري للتوجه إلى أربل، وتقدم إلى ظهير الدين أبي علي الحسن بن عبدالله عارض الجيش بالتوجه أيضاً، فتوجهوا مصعدين في خامس عشر الشهر.

وفي تالث شوال، توجه شرف الدين أبو الفضائل لإقبال الشرابي بالعسكر، فوصلوا في ثالث عشر شوال، وكان في القلعة خادمان أحدهما اسمه يرنقش (٢)، والآخر اسمه خالص، كانا قد كتبا إلى الخليفة والى عماد الدين زنكي صهر مظفر الدين والى بني أيوب، حيث ثقل مظفر الدين في المرض، يعرفانهم ذلك وقالا: من سبق إلينا كانت منتنا عليه. وكتبا إلى الملك الصالح أيوب ابن الملك الكامل أبي المعالي محمد يعلمانه بموته ويحثانه على المجئ، فلما شاهد عساكر الخليفة سقط (٦) في أيديهما، وعلما أنه قد انتهى إلى الخليفة ما فعلى المجئ، ما فعلى المنتعا من فتح البلد فلما رأى الشرابي أنهم أغلقوا أبواب المدينة دونه، استدعى الأمير جمال الدين قشتمر وقال له: ما لهذا الأمر سواك، واذا فعلت شيئاً لا يسع غيرك إلا موافقتك، فركب في الحال من غير استراحة، ودار ليله أجمع حول البلد وهم على السور بالأضواء والطبول، ثم قسم أبواب البلد على الأمراء وضرب هو خيمة مقابل باب عمكا(٤) واللونه، أعظم الأبواب وأكثر المقاتلة هناك، ونصب البيت الخشب مقابل الباب بالقرب منه بحيث يسمع كلامهم ويسمعون كلامه، ويصل شاب الچرخ إليه، ولم يزل نهاره بحيث يسمع كلامهم ويسمعون كلامه، ويصل شاب الجرخ إليه، ولم يزل نهاره

<sup>(&#</sup>x27;) سياق التاريخ الآتي بعده يستوجب ان يكون:فتوجهوا مصحدين في خامس عشر في الشهر إلى آخر ما جاء. (ع،ع)

<sup>(</sup>٢) الصحيح (بَرْنَقُش) كذا في المخطوط، وفي تاريخ الاسلام. بخط الذهبي.

<sup>(&</sup>quot;) في النسخة الخطية من كتاب الحوادث (اسقط).

<sup>(</sup> أ) في النسخة الخطية باب عمكا والكونه.

أجمع يرقب ما يعملون، ويشاهد ما يصنعون، وفي الليل يدور على العساكر ويحرض على الحراسة والحفظ، والشرابي يراسل الخادمين المذكورين ويخوفهما عاقبة العصيان، فسألا أن يؤخرا يومين، فأجيبا وكان غرضهما أن يصل الملك الصالح أيوب المقدم ذكره، فلما انقضى الأمد نفذ جمال الدين قشتمر إلى أحد زعمائهم، وقال له، أخلفتم الوعد، وخوفهم وحذرهم، فرد عليهم جواباً غير مرضى (١) ثم رمى وراء رسوله بالنشاب فوقع قريباً من الأطناب، فقال قشتمر لجماعة من مماليكه: أقربوا منهم وتحرشوا بهم، فأخذوا في سبهم، ورموا بالنشاب إلى جهتهم، فما زال الأمر يزداد حتى وقع الزحف على البلد وقـت العصر، واشتد الرمى من فوق السور بالنار وأنواع السلاح، وكثر في الفريقين القـتل والجراح، وسار قشتمر حتى وقف على الخندق فاشتد القتال حينئذ وقوي جأش المقاتلين بوجوده، فركب الشرابي في لأمة حربه، ووقف عــلى نشـــز، فأخــبر قشـــتمر بـــركوبهن فقصده، ووقف إلى جانبه، فساعة اجتماعهما اخبر بالنصر والفتح، وتسليم القلعة، ونهب أوباش العسكر بعض دورها، واستولى العسكر على البلد عنوة، وكتب الشرابي على جناح طائر إلى الخليفة بصورة الحال، فحصل الاستبشار بذلك، وضرب الطبول على باب النوبي، وافرج عن جميع المعتقلين في الحبوس، وحضر الشعراء في الديوان، وأوردوا قصـــائد تتضـــمن الهناء بهذا الفتح والنصر، فممن أورد القاضبي أبو المعالى القاسم بن ابي الحديد المدائني قصيدة أولها:

ما يثبت الملك بين الخوف والخطر

حتــــــى يقام ويسقى من دم البشر

لكل شئ طريــق يستفــاد به

وليسس للعز غير الصارم ذكر

ومنها:

<sup>(&#</sup>x27;) الأولى: غير مرضٍ.

ما فتح أربل عن بخت لذي دعة

ولا اتفاقاً كبعض النصر والظفر

لكنه كان قصد القادرين وأف

عال المطيعين عن قصد وعن فكر

فليسمح الأشعري اليــوم لي فأنا

في فتح أربل لا ألوى على القدر

وقال اخوه عز الدين عبد الحميد<sup>(١)</sup> الكاتب قصنيدة، اتفق له فيها ان الوزير . كان ترتيبه يوم سابع عشر شوال سنة تسع وعشرين وفتح أربل يوم سابع عشر شوال(٢) سنة ثلاثين فقال:

يايوم سابع عشر شــوال الـذي

رزق السعادة أولا وأخسيرا

هُنئت فيه بفتـــح أربــل مثلما

هُنئت فيه وقد جلست وزيرا

وتقدم الخليفة بإحضار الأمير شمس الدين باتكين أمير البصرة، فكوتب بالحضور، فوصل من البصرة إلى رابع ذي القعدة، وحضر<sup>(٢)</sup> نصير الدين بن الناقد نائب الوزارة، فشافهه بولاية أربل، وتقدم إليه بالتوجه إليها على فوره، فتوجه من وقته، فوصلها في تاسع عشر الشهر، وحضر عند شرف الدين إقبال الشرابي في المخيم بظاهر أربل، فخلع عليه وقلده سيفا وأمطاه فرسا، وأعطاه كوسات وأعلاما، فركب في جمع كثير من الأمراء والأجناد ودخل الجامع فقرئ عهده به بمحضر من أهل البلد وغيرهم، تولى قراءته ظهير الدين

<sup>(&#</sup>x27;) راجع الوفيات ٢:٢٨٩ وروضات الجنات في ترجمته نقلا عن معجز الآداب في معجم الألقاب لابن الفوطى مؤلف هذا الكتاب. (ع،ع)

<sup>(</sup>٢) في ابن خلكان: ان الفتح قد وقع في منتصف شوال إلا أن التاريخ المذكور مؤيد بالنظم. (ع،ع)

<sup>(</sup>٢) في المخطوط (وحضر عند)

الحسن بن عبدالله، وكان قد عين عليه لوزارته، وركب إلى القلعة ونزل في دار الإمارة التي كان يسكنها مظفر الدين، ثم خلع الشرابي على ظهير الدين الحسن بن عبدالله، ثم على ظهير الدين الحسن (١) بن المصطنع وجعله مشرفاً عليه، ورتب معهما كاتباً لأجل ابن عبد ان النصراني، ثم رتب جمال الدين بن عسكر الأنباري عارضاً للجيش هناك، وجعل عليه مشرفاً عز الدين محمد بن صدقة، وخلع عايهما، فلما قرر القواعد وفرغ مما يريده رحل عائداً إلى بغداد والأمراء والعساكر في خدمته، فوصل إلى الخالص في عاشر ذي الحجة، فنزل بقرية تعرف (بقرية أبي النجم) فخرج الخلق الكثير إلى تلقيه، فصلى هناك ونحر وضحى ومد سماطا عظيما، ثم رحل في حادي عشر ذي الحجة منتوجها إلى بغداد فلما وصل ظاهر سوق السلطان خلع على جميع أصحابه ومن كان في خدمته من النواب والأتباع والحاشية، وخرج إليه جميع الولاة وأرباب المتناصب والأمائل والأعيان، فلقوه بظاهر السور، ولم يتخلف أحد من الخروج سوى الوزير، ثم سار حتى وصل دجلة ونزل عند المسناة في شبارة الخليفة وقيلها، وتضرع بالدعاء وبكي فخشع الحاضرون لبكائه، ثم نزل فيها وانحدر الى دار الخلافة، فتأفى بالإكرام ثم خلع عليه وقلد سيفين، وقدم له فرس فركبه من باب البستان، ورفع وراءه سنجقان، وأما الأمراء جميعهم فإنهم دخلوا البلد وقصدوا دار الخليفة، ودخلوا من باب الحرم بموجب ما رسم لهم وجلسوا في باب الأتراك إلى ان خرج راكباً فقبلوا يده ومشوا بين يديه إلى باب الباتني (٢) ثم ركبوا وساروا في خدمته إلى داره بالبدرية، فلما نزل عن مركوبه خدموا وعادوا قاصدين دار نصير الدين نائب الوزارة، فلقوه فخلع عليهم اجمعين، وأعطى كل واحد فرسا بمركب وخمسة آلاف دينار (٣)، وأتعم

<sup>(&#</sup>x27;) في المخطوط من الحوادث لا وجود لكلمة (الحسن).

<sup>(</sup>٢) لعله القائمي. (ع،ع)

<sup>(&</sup>quot;) هنا اضافة في النسخة المخطوطة من الحوادث نصها (جمال الدين قشتمر، وحسام الدين بن أبي فراس او شمس الدين اصلان تكين).

على من دونهم على قدر مرتبته من الألفين إلى الخمسمائة، ثم خلع على جميع المماليك الناصرية والظاهرية والمستنصرية وأعطى كل واحد خمسين ديناراً، شم انعم على جميع الجند ومماليك الأمراء والعرب من ثلاثين إلى خمسة عشر» أهد(1)

## ١٢ – أربل في حوزة العباسيين

من النصوص المارة تبين لنا أن أربل صارت في حوزة الدولة العباسية في ١٧ شوال إلى سنة ٦٣٠هـ -١٢٣٣م فوليها أمراء دامت في أيديهم إلى ان انقرضت الدولة العباسية بالمغول وبينهم من يسمى (زعيماً) وهو أميرها، ومن يسمى صدراً وهو الوالي، وهؤلاء أشهر أرباب المناصب فيها:

١ – الأمير شـمس الدين باتكين امير البصرة، اول أمير من جانب الخلافة، ولي زعامتها في ١٩ ذي القعدة سنة ٦٣٠هـ – ١٢٣٣م. (٢)

٢ - تاج الدین علي بن الدوامي، كان قد نقل من دیوان عرض الجیش الى (صدریة دیوان أربل)، خلع علیه وتوجه الیها سنة ١٣٢هـ وعاد منها في سنة ١٣٣هـ مفارقاً للخدمة بها، وكانت قد حدثت واقعة للمغول في تلك السنة، اجتازوا بأربل قاصدین الموصل، فعاثوا بها أشد العیث، وقد حوصرت سنة ١٣٤هـ، ولما بلغهم وصول عسكر الخلیفة عادوا، وهاجموها في سنة ١٣٥هـ، فوجدوا استعداداً في الحراسة، فمالوا عنها، جرى ذلك كله في أیام زعیمها باتكین.

ثم أنه كان قد أمر ابو منصور معلى ابن الدباهي الفخري بملاحظة أربل وأعمالها فتوجه إليها في هذه السنة أيضاً.

وكان ينسب إلى قرية تعرف بـ (الفخرية) من أعمال نهر عيسى، ثم نقل

<sup>(&#</sup>x27;) الحوادث الجامعة ص ٤٥: ٥٠. (ع،ع)

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  الحوادث الجامعة ص٤٨. (ع،ع)

إلى صدرية ديوان الزمام، فكان على ذلك إلى أن اودع إليه أمر أربل. (١)

" - تاج الدين محمد بن الصلايا العلوي، أمر بالتوجه إلى أربل وتجديد سورها، وعمارة ما خرب من دورها ونفذ معه كركر الناصري ليكون مستحفظاً بقلعتها، وعين الأمير بهاء الدين ايدمر الأشقر الناصري زعيماً بها، وكان زعيمها الأمير شمس الدين باتكين قد فارقها في سنة ٦٣٥هـ، وكان قد اطلق في أيام زعامته معظم الضمانات، وأزال المكوس والضرائب، وأسرع في اصلاح السور وحفر الخندق. (٢)

٤ - في سنة ١٣٧ه في شهر رمضان استدعى الأمير بهاء الدين إيدمر الأشقر زعيم أربل إلى دار الوزارة فقبض عليه وعلى جميع أصحابه...وحبس، ثم قبض على ابن غزالة مشرف أربل وفراس الواسطي كاتبها، وأحضر الأمير الحلي (مكلبة) ورتب زعيماً في أربل وخلع عليه. وفي سنة ١٣٨ه عزل من الأمارة لضعف رأيه وسوء تصرفاته.

رتب عوض الأمير ملكبة اقسنقر الناصري، وكان الصدر بها تاج الدين محمد بن نصر بن الصلايا العلوي المدائني، قتله هو لاكو سنة ٢٥٦هـ.
 وكان كريماً جواداً فاضلاً متديناً، يبالغ في عقوبة من يفسد<sup>(۱)</sup> أو يشرب<sup>(1)</sup>.
 وبوفاته صار أربل للمغول ودخلت في ادارتهم سنة ٢٥٦هـ.

## ١٣ - الحياة العلمية والأدبية

لايقتصر التاريخ على الإدارة والسياسة، وإنما تتوقف حياة الشعب على معرفة أمور كثيرة من علوم وآداب وحركة فكرية، وحضارة، وحياة يومية، ومعاشية، والآداب والعلوم عندنا قد خرجت من نطاقها المحدود. بذلت لكل

<sup>(</sup>١) الحوادث الجامعة ص٨٨. (ع،ع)

<sup>(</sup>٢) الحوادث الجامعة ص ٤٨ وص ١١٠ و ١٨٢ و هناك ترجمته. (ع،ع)

<sup>(&</sup>quot;) الحوادث الجامعة ص٧٣٧. (ع،ع)

<sup>(1)</sup> أي يشرب الشراب الحرام.

راغب وطالب، وكانت بغداد من اعظم مراكز الثقافة، ومنها في الاكثر ذاعت فانتشرت في مواطن عظيمة لم تقل عنها مكانة نوعاً.

فاض العلم حتى تسرب إلى القرى الصغيرة والكبيرة. ولم تكن أربل من السبلاد الكبيرة التي تعد من مواطن الثقافة المهمة، وإن كانت قد اشتهرت بعلماء أنجبتهم وفضلاء ربتهم، وأكابر ثقفتهم، ولا تخلو بلدة، أو قرية من عالم فأكثر، وما ذلك إلا لأنها لا تخلو من مسجد، فلا يزايلها بسببه العلم ولا يفارقها الأدب.

عد السمعاني وياقوت وغيرهما من اشتهر فيها بفضل، وعلت مكانته في علم، ولكن الزيادة بإفراط إنما كانت أيام آل بكتكين وإمارتهم في أربل، فكان انتاجها في العلم والأدب كبيراً، ونالت بسبب ذلك مكانة ممتازة بين البلدان العراقية، أنجبت نوابغ فاقوا في العدد، فكان عهدها الذي نكتب عنه وحيدا من بين العهود الأخرى، ظهر علماء لا يحصون، فيهم الفقيه والمتكلم، والشاعر، والسياسي، والكتاب، والقاضي، والميؤرخ، والموسيقار، وفي مختلف المواهب....

ويرجع الفضل في هذا إلى الانكشاف العلمي في تلك الإمارة (آل بكتكين) بل إلى كبير هذه الأسرة مظفر الدين كوكبري، أبلغها قمة المجد، وولد صلات علمية بين الأقطار الإسلامية والعربية وبين أربل فارتفعت منزاتها، فكانت خدماته هذه تعلن عن نفسها، وتنطق بالفضل، فلا تحتاج إلى دعاة لبث المحامد، أو إطراء المناقب، نال السمعة الطيبة والذكرى الجميلة.

لهج الأهلون بهذه الإمارة وأحبوها، وأخلصوا لها، وكان عمل مظفر الدين كوكبري من بينهم أعظم وأجل، نفع في صحة المجتمع، في ثقافته، وسعى إلى إزالة فقره، وبذل الوسع في تهذيبه، وخص موسماً في الاحتفال بمولد الرسول ومناقبه الجليلة التي هي أجل قدوة «قل هذه سبيلي ادعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني» وأعظم سيرة مشرفة للإنسانية جمعاء.

وفي هذا الاحتفال كان الاتصال العلمي عظيم الأثر، بالغا الغاية في

ولا يسنكر فضل أسلافه من امراء ونواب، ولا يغمط حقهم في الخدمات الثقافية والخيرية، إلا أنه فاقهم، وأكسب الإمارة عزاً وفخراً، ولا تقف رغبات الأمة عند الحروب والشجاعة، ولا الشئون السياسية والإدارية، بل تريد الرفاه والسثقافة، فكان ذلك من اكبر أعماله، قام بمقياس واسع، أكمل به ما قام به الأمراء والنواب قبله، ادركوا رغبة الأمة، فأفسحوا المجال، وسهلوا طريق السير.

فإذا كان العلماء قد أدوا الحق المفروض في تبليغ العلوم وتلقينها، فالأمراء وجهوا وسهلوا ونشطوا بما بذلوا ليكون العمل العلمي أتم واكمل ببذل المال، أو في تنفيذ خطط العلماء وتحقيق آمالهم العلمية، لم يتدخلوا في شئون التعليم، ولا في المناهج العلمية، وإنما أمدوا العلماء بما هو المفروض لهم في (بيت المال)، ووقفوا الوقوف (۱) من أموالهم لتخلد على الدهر، لم يتدخلوا في طريق التدريس ولا مراقبته إلا من طريق الحسبة، بل لم يعرف هذا التخل إلى آخر أيام هذه الإمارة في كل البلاد الإسلامية، ولذا فاضت العلوم والآداب.

إن التنظيم العلمي كان العلماء وبيدهم، وإن التوجيه المالي والمساعدات الكبيرة بأيدي الأمراء، فلهم الفضل في الإنعاش، وهو اكبر ما تحتاجه فقد نقلت نصوص تأريخية عديدة إن هذا الأمير (كوكبري) لم يصرف المبالغ على الأهواء النفسية والملاذ، ولا على رجال السوء بقصد الإرضاء، بل حاسب نفسه، ونظم ماليته تنظيماً فنياً، بل من أجل الأمثلة الشخصية حادث ثوبه، ومناقشة زوجه له في أنه يشتريه من أغلى الاقمشة وأنفسها، أو من ادناها والسباقي يتصدق به، فكان من خير ما يدل على تدبير الصرف، وأن يعد خير

<sup>(&#</sup>x27;) الأنسب: الموقوفات، أو المسقفات والأملاك.

قدوة.

وإذا أضيف إلى ذلك ما عمل من دار العجزة للأيتام وللعمي، وللأرامل، واتخاذ مستشفى... وما ماثل من المشاريع الخيرية، علمنا أن انتباه الأمم مؤخراً إلى جعل هذه المشاريع حكومية يلزم إدخالها في الميزانيات، ادركنا قيمة العمل، بل ان أصل التنظيم العلمي إسلامي، وهو حقوق العلماء في (بيت المال) ولم تسبق امة من الأمم أمة الإسلام في هذا الحق الشرعي المقرر، والاعمال الخاصة قام بها أهل الخير، ولم تتقيد بموارد الدولة، فكانت وقوف المعاهد الخيرية والمدارس على طريق التأييد (1) تعاوناً مشهوداً من اهل الخير الصلاح...

ولعل ظهور العلم في بلد مثل أربل يرجع إلى أن التنظيم كان بيد العلماء، وأن الحسبة تسيطر، فنقل هذا التنظيم إلى الدولة، وصار الأمر بيد الحكومة، فتدخلت سلطة الأمراء وتصرفاتهم السيئة، فخرج العلم وأدارته من أيدي العلماء إلى عجرفة جهال، أو سوء تصرف من السياسين المتسلطين. وهذا يعد من اسباب خذلان العلم وخموله عندما تدخل في شئون العلوم والآداب جهال أو سياسيون أعمتهم أغراضهم عن الصالح العام، بعد أن كانت الحركة العلمية حرة فتقيدت، وفي أيام الحرية نالت المكانة بما نفع، وظهر علماء اكابر، وكان نصيب أربل منها كبيراً.

إن هذه الإمارة قضت مدة طويلة من سنة ٢٢٥هـ إلى سنة ٢٣٠هـ قامت من خلالها بأعمال من شانها أن وسعت نطاق العلوم والآداب، ونالت ثقة الأمـة ولا يهمـنا ما عملت خارج الإمارة مما فعله زين الدين علي كوچك، مؤسسس هـذه الإمارة، واتابكة مجاهدالدين قايماز في الموصل، ومظفر الدين كوكـبري، ومـا عمله من بر في مكة وفي طريقها، وما سد به من حاجات عظيمة لفك الأسرى، وإنما يهمنا العمل في أربل ظهرت فيها أعمالهم، فأنجبت العملاء والأدبـاء والمؤرخين، وهكذا في مختلف الثقافات، وكان لهؤلاء أثر

<sup>(&#</sup>x27;) ربما الأولى: التأبيد.

ظاهر في المجاورين، فكانوا في ثقافتهم محل الاهتمام الكبير، إلا أن السياسة كانت مرتبطة بأتابكة الموصل من سنة ٢٢٥هـ إلى سنة ٥٨٠هـ. فمالوا اليها، ثم كانت مع الأيوبيين من التاريخ المذكور، فمالوا إلى الشام وداموا إلى سنة ٢٢٧هـ. وهكذا كان اتصالهم بالخلافة بعد الاتصال السياسي ببغداد من اول سنة ٢٢٨هـ إلى آخر أيام هذه الإمارة وبعدها.

وفي هذه نرى الأوضاع بارزة، وان لم يكن ثم مانع من الاتصال بمواطن الثقافة حيث كانت، إلا أن الاتجاه السياسي ذو دخل في الميل الكبير، ومن جهة أخرى إن العمل السياسي الصحيح جعل العلم لساناً ناطقاً يلهج بسمو الإدارة.

والفضل في هذه الثقافة للمدارس وللعلماء الذين أخلصوا، فإن من عرف تذب للحالة، واختلاط الأقوام، ثم زوال هذا التباين بتأسيس ثقافة اسلامية موحدة..أدرك قيمة هذه المدارس بعد أن كان الأهلون في تشوش من لغتهم، واضطراب في ثقافتهم، مما أدى إلى ان يقول ياقوت: إن أهلها أكراد استعربوا... وهكذا ما نقل نوشروان البغدادي من اختلاط لغتهم، وما وصلوا إلى أعظم المناصب العلمية والسياسية.

### 12- المدارس في أربل

كانت المساجد أول دور العبادة والثقافة معاً، وهي الوحيدة في بث العلوم والآداب في العالم الإسلامي، وأول درجات التحصيل الكتاتيب، وجاءت المدارس بعد مدة طويلة وما دخل الإسلام بلدا إلا دخلته المساجد. فبذرت بذور العلم والادب، وظهر علماء اكابر تخرجوا بأساتذتها، فكانت موطن تعلم الخير والصلاح، بل كانت الوسيلة المهمة والأولى في التنظيم الثقافي.

اتخف نت أربل بغداد قدوتها في تكوين المدارس، كما أن الأقطار الاخرى سارت على هذه السيرة، نهجت نهج بغداد في السيرة العلمية والأدبية، وإن أول مدرس في أربل كان ممن أخذ العلم من بغداد وتثقف على أكابر علمائها. لم تؤسس مدرسة في أربل إلا بعد تكون المدارس ببغداد بنحو نصف قرن

من تأسيسها في بغداد. فأثمرت ثمرة يانعة، وظهر فيها علماء أفاضل ذاع صيتهم في الأقطار.

#### ١ – مدرسة الربض:

هذه المدرسة من تأسيس أبي العباس الخضر بن نصر الأربلي المتوفى في ١٤ جمادي الآخرة سنة ٥٦٥هـ - ١٧٢م، شادها بعد رجوعه من الدرس فيي بغداد، فكان أول مدرس درس في أربل، وهذه المدرسة قام بتأسيسها هذا الرجل الفاضل، فخدم الثقافة في أربل، بل كان السبب في بناء مدرسة القلعة، ولا شك انه بنى هذه المدرسة في مطلع المائة السادسة أو قبلها بقليل.

درس فيها إلى تأريخ وفاته فخلفه ابن أخيه عز الدين أبو القاسم، فقام بالتدريس مدة ثم طوى ذكرها، فلم يعرف من تولى التدريس بعد هؤلاء الأفاضل، ولعلها نسخت بمدرسة مظفر الدين كوكبري.

#### ٢ - مدرسة القلعة:

عرفت بهذا الاسم لأنها أسست في أصل (قلعة أربل)، أعني القسم الفوقاني من البلدة، وكان بناها الأمير منصور سرفتكين نائب أربل أيام زين الدين علي كوچك سنة ٥٣٥هـ، أسسها لأبي العباس الخضر بن نصر بن عقيل بن نصر الأربلي، بنيت له هذه المدرسة بعد ان تلقن العلم ببغداد، فرجع إلى أربل، ودرس بهذه المدرسة، فهو أول مدرس في أربل، كان اسس مدرسة الحربض لنفسه، ثم قام الأمير سرفتكين بتأسيس هذه المدرسة، وجعله مدرسا فيها.

وكان أبو العباس السبب في تأسيس هذه المدرسة، فالأمراء يودون أن يفوقوا، ويهمنا ان نذكر مدرسي مدرسة القلعة المعروفين لنقف على درجة انتاجها. والتدريس كان مستمراً غير مقطوع ولا ممنوع، وكان المدرس أبا العنباس الخضر بن نصر الأربلي، ويعد من خيرة المدرسين وهذه المدرسة

دعت نائب أربل (واليها) إلى بنائها أي بناء (مدرسة القلعة) ولا تزال إلى السوم، فهي أقدم مدرسة في أربل، و لا يخلو متعلم هناك من الاتصال بمدرسها...

وأبو العباس كان عارفاً بمذهب الشافعي وبالفرائض والخلاف، اشتغل على الكيا الهراسي من علماء بغداد المعروفين المتوفى في أول المحرم سنة 3.0هـ - ١١١٠م. ولا شك أن المترجم أتم تدريسه قبيل وفاته بسنين. وكذا السنغل على ابن الشاشي المتوفى في ٢٥ شوال سنة ٧٠٥هـ - ١١١٥م فنعلم قدم تحصيله، وعودته إلى أربل، فأسس المدرسة في الربض حين رجوعه، ولحم يعرف بالضبط تأريخ ذلك، ولكنه في أو اخر المائة الخامسة وأول المائة السادسة، ثم قام سرفتكين ببناء مدرسة القلعة سنة ٥٥٣هـ - ١١٣٩م. ومن المهم أن نقول كما قال ابن خلكان: «اشتغل عليه خلق كثير وانتفعوا به»(١) ومن الأشخاص البارزين الذين تخرجوا عليه:

الشيخ الفقيه ضياء الدين أبو عمرو عثمان بن عيسى بن درباس الهذباني. شارح المهذب. (٢) وتوفي في ١٢ ذي القعدة سنة ٢٠٢هـ.

٢ - ابن أخيه عز الدين أبو القاسم نصر بن عقيل بن نصر.

وهذه المدرسة دام نفعها إلى ان توفي هذا المدرس الجليل في ١٤ جمادي الآخرة سنة ٥٦٧هـ -١١٧٢م بأربل، ودفن في مدرسته التي بالربض في قبة مفردة وقبره يزار.

وولي التدريس بعده ابن أخيه المذكور في المدرستين، وكان فاضلاً، ولد باربل سنة ٣٥٤هـ-١١٣٩م، سخط عليه الملك المعظم مظفر الدين صاحب أربل فأخرجه منها، فانتقل إلى الموصل، سعى به جماعة غيروا خاطر الملك عليه. وكان ذلك في سنة ٢٠٦ أو ٢٠٣، وقال ابن باطيش سنة ٢٠٦هـ، وتوفي في ١٣ ربيع الآخر أو جمادي الآخرة سنة ١٦هـ-١٢٢٢م. وكان قد

<sup>(</sup>١) ابن خلكان ج١ ص٢٤٠ و ص٢٢٦. (ع،ع)

<sup>(</sup>۲) کذا ج۱ ص ٤٤٢. (ع،ع)

سكن في رباط الشهرزوري، وقرر له صاحب الموصل راتباً ولم يزل هناك حتى توفي. (١) وظلت المدرستان إلى ذلك الحين. بل إن مدرسة القلعة لا تزال قائمة إلى اليوم، وإن مدرسيها (آل ملا أفندي) (٢) و آخرهم ملا أفندي الصغير. كان عالماً فاضلاً وأديباً كاملاً، توفي في ٢٢ ذي الحجة سنة ١٣٦١هـ- ١٩٤١مـ عن نحو ٨٠ سنة.

### ٣- مدرسة كوكبري:

هـ ذه مدرسـة من أجل المدارس عظمة، وسعة نطاق، ويدل وضعها الحاضر على ذلك. رتب فيها فقهاء الفريقين من الشافعية والحنفية. وكان كل وقـ ت يأتيها بنفسه، ويعمل السماط بها، ويبيت بها، ويعمل السماع. وإذا طاب خـ لع شـيئاً من ثيابه، وسير للجماعة بكرة شيئاً من الإنعام. وسعة المدرسة مشـ هودة، ومنارتها من بدائع الصنعة، لا تزال تبين عن قدرة. وتعد من أقدم المآذن الموجودة.

وتقع هذه المدرسة بين تربة مظفر الدين وبين المنارة الشاخصة في ساحة كبيرة، ولم نقف على تأريخ بناء هذه المدرسة بالضبط. وعلمنا أن ابن دحية الكلبي قدم أربل سنة ٤٠٢هـ، فاحتفل بالمولد، وقدم كتابه (التنوير في مولد السراج المنير). وكان مولعًا بذلك قبل هذا التاريخ، وإن تاريخ هذه المدرسة سابق لذلك، وربما كان من حين قدومه إلى أربل. ودامت هذه المدرسة إلى آخر أيامه، وإلى ما بعد ذلك.

### ومن مدرسيها:

ا محمد بن إبراهيم بن أبي بكر بن خلكان، والد صاحب وفيات الأعيان. وتوفي في ليلة الإثنين ٢٢ شعبان سنة ٦١٠ هـ. كان مدرساً فيها إلى

<sup>(</sup>١) ابن خلكان ص ٢٤١. (ع،ع)

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) آل مـــلا افندي: عائلة عريقة في أربيل، خدمت العلم والثقافة سنين طوالاً، يورث الأب ابنه العلم والجامع والمدرسة، وكذلك الابن، واستمر هذا التوارث إلى أيامنا فصل ذلك ان شاء الله لاحقاً

حين وفاته، والظاهر أنه ولي تدريسها من تاريخ بنائها.

٢ - أبو الفضل أحمد شرف الدين الأربلي:

تولى التدريس بعد ابن خلكان المذكور. وكان وصوله إليها من الموصل في الموصل في سنة ١١٧ هـ في أوائك شوال سنة ١١٠ هـ وانتقل إلى الموصل في سنة ١١٧ هـ وفوضت إليه المدرسة القاهرية إلى أن توفي يوم الإثنين ٢٤ ربيع الآخر سنة ٢٢٢ هـ. وكانت ولادته بالموصل سنة ٥٧٥هـ. (١) وهو من أسرة أربلية وليت التدريس في مدرسة زين الدين على كوچك في الموصل.

ومما يافت النظر أن بلدة صغيرة كهذه تحوي ثلاث مدارس كبيرة، لا يستغرب أن يتخرج منها جماعة من الأفاضل في فروع كثيرة، وأن تتمكن فيها التقافة. فنتاجها دائم مستمر بسبب هذا التنظيم العلمي، وقد رعاها أهل البر والخير، وعنوا بها بما بذلوا من موقوفات في سبيل بقاء رقبتها وعمارتها. وإلى أمد قريب منا كانت هذه المدارس في أربل تمد مساجدنا ومدارسنا بعلماء أفاضل، ولا تزال أربل في حاجة إليها للاستقاء من معينها، بل زادت المدارس والمعابد من ذلك الحين إلى اليوم، وهي قائمة بالمهمة بالرغم من تحول الأيام وتبدل الأوضاع، وتوجه الثقافات، وعدم الالتفات إلى إعادة التوجيه العلمي للانتفاع منها.

# ٥١ ــ نتاج هذه المدارس أوالطماء في أربل:

لا يسع المجال إحصاء المدرسين، ولا معرفة المتخرجين، ولا يوجد من الوثائق التني وصلت إلينا ما يشعر بذلك إلا أن المعروفين قد بلغوا مقادير كبيرة جداً، وبينهم من كان أثره خارج أربل أعظم، وهكذا ورد أربل علماء كثيرون. سهلوا تمكين ثقافتها، والارتباط بعلمائها.

ومن بينهم من كان يحضر المولد الشريف. وهو الوسيلة للاتصال بثقافة الخارج.

ونخطئ إذا عددنا أربل خالية من كل ثقافة قبل الإمارة البكتكينية. وإنما

<sup>(</sup>¹) إين خلكان ج ١ ص ٤٤. (ع.ع)

عرف علماء ذكرهم المؤرخون منهم أبو أحمد القاسم بن المظفر الشهرزوري الشيباني، وهو أصل بيت الشهرزوري، و أبوسليمان داود بن محمد بن الحسن ابن أبي خالد الأربلي (١)، وفي آخرين (٢).

ويهمنا ذكر علماء هذه الحقبة ومن ظهر بعدهم من رجال القرن أو من وليهم إلى آخر العهد العباسي، فكانوا من نتاج هذه المدارس، وبهم يتعين مقدار العناية بالعلم، ودرجة كثرة المتخرجين، ولا يهم إذا كانوا متخرجين من هذه المدارس أو أنها دعت أفرادها إلى التوسع والتكمل في الخارج، فعاجوا على بغداد وغيرها. فلا شك أنهم ممن رغب(") في العلم لما شاهدوا من أعاظم. وأكبروا من مكانة العلم، فحثوا السير في الطلب سواء ظهرت مواهبهم، وانتشر علمهم في أربل أو في خارجها. ومنهم القاضي، والمؤرخ، والكاتب، والفقيه والرياضي، أوالفيلسوف، والموسيقار، والأديب، وأرباب مواهب عديدة سياسية واجتماعية.

فمن الأربليين غير من ذكر من العلماء والمدرسين والمتخرجين:

١\_ رضي الدين يونس بن محمد بن منعة الأربلي المتوفي سنة  $00^{(1)}$ . 1 موفق الدين الأربلي. توفي سنة 000 هـ (0)

٣ ـ كمال الدين أبو الفتح موسى بن رضى الدين يونس بن منعة الأربلي

<sup>(1)</sup> قال السمعاني: شاب فاضل ورد مرو متفقها، وترك المدرسة الحورانية في حدود سنة و٢٥ه السمعاني: شاب فاضل ورد مرو متفقها، وترك المدرسة الحورانية في حدود سنة وكان يشتغل بالحديث وطلبه، وخرج إلى ما وراء النهر بعد أن أقام عندنا مدة، وكتب بعضهم عنه الحديث في سنة نيف و ٥٣٠ هـ بحدود الموصل. فهو من علماء أربل، ولم يكن من خريجي مدارسه... الأنساب ص ٢٤ - ١ (ع،ع).

<sup>(</sup>²) الأنساب للسمعاني في مادة أربلي، وياقوت الحموي في معجم البلدان في مادة إربل. (ع،ع).

<sup>(&</sup>quot;) الأولى رغبوا.

<sup>(1)</sup> إبن خلكان ج،ص٥٢٥ وترجمته فيها مفصلة.

<sup>(°)</sup> ابن خلكان ج٢ ص ٣٤ وابن أبي عذيبة ج٥، ض٧٩. (ع،ع)

رياضي عالم فاضل في الهيئة والفلسفة وعلوم عديدة. توفي سنة ٦٣٩هـ (١).

٤ - أبو الفضل إلياس بن جامع الأربلي. كان أحد عدول أربل المعتبرين،
 وكان والده يلقب (أرتنا) توفي بأربل سنة ٢٠١هـ. (إبن الشعار).

ماسعد بن أحمد بن موسى الأربلي الخزندار. كانت و لادته بأربل.
 وبها توفي في ٧ المحرم سنة ٦٢٣هـ ذكره ابن الشعار بين الشعراء.

٦ - أبو اسحاق إبراهيم بن علي الكفرعزي الأربلي. توفي بأربل ليلة الجمعة ١٩ رمضان سنة ٦٢٠ هـ وترجمته في عقد الجمان لابن الشعار.

ابو الفضل شرف الدين أحمد بن كمال الدين الأربلي. توفي في ٢٤ ربيع الآخر سنة ٦٢٢هـ.(٢).

٨ – شـرف الدين محمد بن عز الدين أبي القاسم نصر بن عقيل. شاعر وأديب وفقيه. توفي سنة ٦٣٣هـ (٦).

9 - أبو المجد أسعد الأربلي. شاعر له ديوان. وله المدائح المستنصرية. لا تزال قطعة من ديوانه موجودة لدى السفر جلاني وصارت إلى الظاهرية، ومن شعره:

ياذا الجمال النضر قد حار فيك منظري ما أنت إلا ملك مجسد في بشر

إلخ

وجاءت ترجمته في عقود الجمان في شعراء الزمان لابن الشعار. قال: ( أبو المجد النشابي الكاتب الأربلي كان مولده في مدينة أربل في صفر سنة ٥٨٢ هــ (وهو معروف). توفي سنة ٢٥٦هــ.)

<sup>(</sup>١) الحوادث الجامعة ص١٤٩ وابن خلكان ج٢ص١٩٤ وهناك تفصيل ترجمته (ع،ع).

 $<sup>\</sup>binom{7}{1}$ این خلکان ج۱ ص۱۹۶.(ع،ع).  $\binom{7}{1}$  این خلکان ج۱، ص۲۶۱.(ع،ع).

١٠ - شيطان الشام. أربلي شاعر. توفي سنة ٦٣٨هـ(١).

۱۱ - محمد بن محمد بن أبي حنيفة، توفي سنة ٦٠٢ هـ كان مؤدب ابن المستوفي (٢)

١٢ ــ إبن المستوفى. ووالده أيضاً. توفى سنة ١٣٧هـ (٣).

١٣ عمه صفي الدين علي بن المبارك. وهو الذي نقل نصيحة الملوك إلى العربية. (١) وأصله بالفارسية للإمام الغزالي.

٤ ١ ـ أبو عبدالله محمد بن ابر اهيم بن مسلم الأربلي (°).

١٥ ابن الخباز الأربلي. توفي سنة ٦٣٩هـ (٢).

١٦ حسام الدين الحاجري. شاعر توفي في شوال سنة ١٣٢هـ. وجاء في كشف الظنون تصحيف الحاجري<sup>(٧)</sup>.

 $^{(\Lambda)}$  بدر بن أبي المعمر. من علماء أربل  $^{(\Lambda)}$ .

للحاجري ديوان مطبوع وهو مشتمل على الشعر والدوبيت والمواليا، توفي سنة ٦٣٢هــــ المحاجري ديوان مطبوع وهو مشتمل على السماعيل. ص٩٧).

<sup>(</sup>١) أبن خلكان ج١ ص٦٣٣ وتاريخ الموصل ج٢ ص١٢٨، ومعجم الأدباء. (ع،ع).

<sup>(</sup>٢) الوافي بالوفيات المخطوط ج١ ص ٢٢١. (ع،ع).

<sup>(&</sup>quot;) ابن خلكان ج ١ ص ٦٣١ والحوادث الجامعة ص ١٣٥، و معجم البلدان في مادة أربل. راجع التعريف بالمؤرخين ج ١ ص ٦٠. (ع،ع).

<sup>(</sup>ئ) کذا = = = = = = = = = = (ع،ع)

<sup>(°)</sup> منتخب المختار ص ٢٦ و ١٣٥ (ع،ع).

<sup>(</sup>١٠) مرآة الجنان ج٤ ص١٠١.

<sup>(</sup>V) ابن خلكان ج1 ص٥٦٥. (ع،ع) توجد نسخة من ديوان الحاجري – الأمير حسام الدين عيسى بن سنجر بن بهرام الأربلي المولد الحاجري النسب -باللغة العربية برقم (١٠٧٩٥) محفوظـة فـي دار صـدام لـلمخطوطات كما توجد نسخة أخرى في المكتبة نفسها برقم (١٣٥٨٨) وفيها نسبة كالآتي: عيسى بن سنجر بن لرزام بن جبريل الاربيلي، وتوجد للحاجري قصائد في المخطوطتين: (٢١٣٣٢ و ٣٢٨٠٧) في المكتبة المذكورة.

<sup>(^)</sup> منتخب المختار ص١٧٢.

١٨ ـ أبو المعالي ابن العطار صاعد بن على بن عمر الواسطى. (١)

ومن مراجعة تاريخ هؤلاء ومعرفة مؤلفاتهم نرى أن علماء هذه المدينة وأدباءها قدموا ثروة علمية وأدبية لا تتكر. وهناك آخرون لا يحصون في تذكرة الحفاظ، وطبقات السبكي، ومؤلفات عديدة لا محل لاستقصائها، وبينهم من هو في مختلف الثقافة. فقد فاقت العلوم والآداب في هذا العصر، ولم تتقطع من أربل إلى آخر أيام الدولة العباسية، بل استمرت إلى ما بعد ذلك على ما سيوضح. ولعل في هذه الأمثلة للمدة المذكورة ما يكفي لمعرفة أثر هذه المدارس، في حين أن شهرزور وأطراف أربل من القبائل والقرى قد انتشر العلم فيها، وقامت بالمهمة، وأنجبت علماء وأدباء، ومن هذه شهرزور كانت تابعة لأربل إلا أن لها بحثها الخاص، فلا نعجل بالبيان.

# خلاصة موجزة

١ أمراء أربل من آل بكتكين:

١\_ زين الدين على كوجك.

٢ ـ مظفر الدين كوكبري للمرة الأولى.

٣ يوسف ينالتكين.

٤\_ مظفر الدين كوكبرى.

٢ ــ نوابهم في أربل:

ا ـ سرفتكين.

٢ - أبو منصور مجاهدالدين قايماز الزيني. ناب عن زين الدين ومظفر الدين للمرة الأولى وأيام يوسف ينالنكين.

٣ ـ أبو العباس أحمد بن عبد السيد الأربلي وكان يسمى حاجباً.

٤ ابن المستوفى. وكان يدعى وزيراً.

هذا. ومن تشكيلاتهم الإدارية (كاتب الديوان)، و(المستوفى)، وكتاب

<sup>(&#</sup>x27;) كذا ٢١٦.(ع،ع).

آخرون.

٣ أمراء أربل في العهد العباسي ويسمى كل أمير (زعيماً). والمعروف منهم:

١ ـ الأمير شمس الدين باتكين.

٢\_ الأمير بهاء الدين ايدمر. الأشقر الناصري.

٣\_ الأمير مكلبة الحلي.

٤\_ الأمير آق سنقر الناصري.

٤ ـ الصدور أي الولاة في أربل للعهد العباسي:

١ ــ تاج الدين الدوامي.

٢ ـ كركر الناصري. صار مستحفظاً وهو الصدر عينه.

٣ ـ تاج الدين محمد بن نصر بن الصلايا.

وفي أيام الخلافة كانت التشكيلات الإدارية في لواء أربل:

١\_ الزعيم. وهو أمير الجيش.

٢\_ الصدر. وهو الوالي.

"" المشرف.

٤\_ (كاتب الديوان).

ولم تختلف في تشكيلاتها الإدارية عن سائر الألوية، والتفصيلات في الألوية الأخرى، والواحد موضح للآخر. ولا يهمنا التوسع بأكثر من هذا.

# ١٦ - أربل في عهد المغول والتركمان (المدينة واللواء)

إن حالة أربل كانت في هذا العهد غامضة جداً، وإن الوثائق مبعثرة، أو منتشرة هنا وهناك، ولم نجد من كتبها من أهل أربل، أو نقلها احد العلماء عن العارفين منهم، وقد حاولنا أن نثبت الكثير من مراجع عديدة، وقد عزمنا أن نذكر تأريخها السياسي ثم الاجتماعي، وبعد ذلك التاريخ العلمي والأدبي.

## ١٧ - التاريخ السياسي

### ١ – الحروب والحصار:

إن تاريخ أربل إلى انتهاء العهد العباسي معلوم، وتعد من (ألوية العراق) المهمة، ونالت عناية كبيرة من الخلافة، وبعد أن استوزر عزالدين أبو الفضل ابن العلقمي دخلت أربل في حوزة المغول رأساً، أرسل إليها من قواده (أرقيونويان)، فحساول فتحها بكل الوسائل، فوقف في وجهه الأكراد، واستعصت عليه، وأبت الإذعان وكانت مدينة حصينة، وكان وضعها الجغرافي يمنع أن يطول الحصار عليها....

انفرد اميرها (تاج الدين أبو المعالي محمد بن الصلايا العلوي) بإظهار الطاعة بقطعة في نتائج الحصار .... فلم يقبل ذلك منه، وكان قد وصل إلى القائد، وطلب اليه ذلك، فرجع خائباً إلى باب القلعة، وبذل جهوداً لإقناع الأكراد فلم ينل مطلوبه، ولحم يسمعوا قوله، فأخذ يبالغ في الإلحاح والتماس العفو عنه، فلم يفده ذلك فاضطر للذهاب إلى (أرقيونويان) وهذا أرسله إلى هو لاكو خان فلم ينل قبو لا منه، وأمر بقتله فقتل في سياه كوه (۱) في ربيع الآخر سنة ٢٥٦هـ - وكان نائب الخليفة بأربل، ومن رجال الدهر عقلاً ورأيا وهيبة، وهو معروف بالفضل، والتدين، يبالغ في عقوبة من يفسد أو يشرب الخمر ... (۲) ثم إن القائد ارقيونويان حاصر قلعة أربل مدة، فلم

<sup>(&#</sup>x27;) وجدت في مخطوطة في (د، ص) أن (سياه كوه) هي (بلدة سقض -سقز-) راجع مقالنا المنشور في العدد ٢٠٢٩ هاوكاري في ١٩٩٤/٩/١١.

<sup>(</sup>٢) تأريخ العراق عن ابن الفوطي والشذرات ج٥ ص٢٨٤.

يـنقادوا له بـل بقوا في الحصار، فاستعان عليهم بالسلطان (بدر الدين لؤلؤ) ليرسل جيشاً إليه، فأرسل، وإن سكان أهل القلعة نزلوا ليلاً، وباغتوا المغول، وقتلوا منهم خلقاً كثيراً، وأحرقوا منجنيقاتهم ورجعوا إلى المدينة، فعجز القائد أرقيونويان من مقاومتهم الشديدة، ودعا إليه بدر الدين لؤلؤ، واستشاره، فأبدى له أن يترك مهمة الفتح إلى موسم آخر، لأن الأكراد يملون الحروب ويعجزون عنها، وفي زمن المعركة يفرون إلى الجبال حيث أن هذا الموسم طيب الهواء، ولهم ذخائر كثيرة ومؤن كافية والقلعة في غاية الإحكام فيتعذر فتحها.

ثـم أن القائد فوض مهمة فتح القلعة إلى السلطان بدر الدين لؤلؤ، وهذا قد هدم سـور القـلعة، وبهـذه الوسيلة استولى على المدينة، فتسلط العدو بتدبير منا، وحيل احتلـناها لمصلحته... وعلى كل تسلط على المدينة، ودخلت في حوزته، وقد عانت من جراء ذلك الأمرين...

# ٢ – أُمراء أربل وإداراتهم المباشرة:

في هذا العهد لا نعدم بعض الأدلة على أن أربليين عديدين حكموا. باشروا أمر السلواء والمدينة معاً، وهؤلاء كانوا تابعين للمغول، ومنقادين لهم اسمياً، وبالتعبير الأولى إن الإمارة المباشرة للأربايين، وإن للمغول سلطة عليهم، وادارة إسمية، ومخصصات مقطوعة تستوفى.

# وهؤلاء المعروفون من أمراء أربل:

الملك شرف الدين بن سالار، كان صاحب أربل من جهة المغول. قال في مسالك الأبصار: قتله رجل من الكفار (يريد المغول)، فعصى قومه على الكفار، وإن قومه كانوا قسماً من (الكلالية) التي اوسعنا البحث فيها عند الكلام على عشيرة الجاف من (لواء شهرزور) أي (لواء السليمانية)(١). فإن هذه القبيلة هاجرت إلى مصر والشام من جراء هذا الحادث، وبقي ولده محمد حاكماً على من بأشنة من قبيلته الكلالية، وبعده صار ولده عثمان أميراً على من بوطنه من عشيرته، فلما توفي ولده تولاهم سواهم.(١)

<sup>(&#</sup>x27;) ربما يقصد الحديث عنهم في العشائر العراق الكردية.

<sup>(</sup>١) مسالك الأبصار. (ع، ع)

٢ - مبارز الدين كك. وهذا كان أمير قبيلة المازنجانية من الحميدية. وتفصيل أحواله في مسالك الأبصار، ويوضح عند الكلام على قبيلة المازنجانية، وهنا نقول: إن اميرهم كان من أمراء الخلافة من الدولة العباسية في العراق. ولقب من ديوان الخلافة بـ(مبارز الدين)، واسمه (كك). وكان تنذر له النذور، فإذا حملت إليه قبلها، ثم أضاف إليها مثلها من عنده وتصدق بهما معاً.

قال الحكيم الفاضل شمس الدين أبو عبد الله محمد بن ساعد الأنصاري:

«كان ذا شجاعة وصبر وتحيل، ومكر وعقل، وفكر وتدبير وسياسة، وتثبت ورياسة لا يهمل عدواً لصغره وحقارته، ولا يهاب من أراد به سوء لعظمه وجسارته.»أهـ

ونقل عن ابن الصلايا رحمه الله قال حين أعطاه خبر أبيه سيف الدين محمد وحباه:

«لقد توسّمت في هذا الشاب سعادة لم أتوسمها في احد سواه»أهـ

كان كما توسمه الصاحب وذلك أنه لما قام النتر، ورأوا أنهم أعجزهم استتصالهم، وتحققوا أن سهامهم لا تتالهم عاملوهم بالمكر والخديعة وهادنوهم على تخلية الخراج سداً للذريعة، وقدموا منهم (من قبائل المازنجانية) اثنين وحكموهما عليهم من الوجهين، فكان من وجه بلاد العجم مبارز الدين كك متحدثاً فيه، وما كان من مدن العجم كان الأسد بن منكالين الحائز لنواحيه، وجعلوهما ملكين، وأعطوهما بايرن، ثم استنابوا المبارزكك في أربل وأعمالها، وصرفوه في سيفها ومالها، وأقطعوه (عقرسوس) بكمالها وأضافوا إليه هرا وتل خفتون، وقدموه على خمسمائة فارس أو يزيدون.

وكان تُرى همته همة الشبان وهو ابن تسعين وتولّى هذه المملكة وهو ابن نحو عشرين، ما قصده عدو إلا مكنه الله منه، ولا رسم ملك من ملوك التتر بقتله إلا هلك قبل نفاذ أمره وامتثاله، ولم يبلغ ما بلغ من ملكه وكثرة رجاله، ولا تمنعه جباله لكن سعادته وإقباله.

٣ - ثم مات وخلفه ولده عز الدين وكان يكنى به...

٤ - شم أخوه نجم الدين خضر، وكان من الرفاهية على سرر مرفوعة، وأكواب موضوعة... ومكانه في الدولتين الإسلامية والنتارية لا تعادل، ورتبة عالية في الجهتين لا تحاول، وانبساط في اللذات، وشرف بالعرض والذات، ويد لا تقصر في الجهتين لا تحاول، وانبساط في اللذات، وشرف بالعرض والذات، ويد لا تقصر في المدات، وشرف بالعرض والذات، ويد لا تقصر في المدات الم

في أدب، ولا تبالي بلاغتها بما تتفق من كنوز الفضة والذهب....

- شم مات رحمه الله وخلفه ولده، وجرى على سنته، وتمت به في أهل بيته سوابق منته.

ويأتي الكلام على المازنجانية في حينه.

وفي (عهد الجلايرية) كان من أمراء أربل (الشيخ علي)، ولما ورد الأمير تيمور إلى بغداد مال بعساكره إلى أربل فحاصرها، وإن صاحبها أطاعه، وجاء في روضة الصفا أنه كان يسمى بر (الشيخ علي)، جاء إلى الأمير تيمور وقدم له الهدايا اللائقة فقبلها منه، وعادت أربل بلدة تابعة له، ومن ثم طوى أمرها في عهد الجلايرية، فلا نعلم متى استولوا عليها وكيف كانت إدارتها في أيامهم. ولا شك أن الحالة مطردة، ولم يتغير مألوف القوم.

هــذا مــا كان من امرائهم في ادارتهم الخاصة مما علمناه من صاحب مسالك الأبصار، وصاحب صبح الأعشى، وروضة الصفا، ولا يكفي أن نقف عند هذا فليس فيه ما يكشف عن أوضاع أربل ودرجة علاقاتها بالمغول والجلايرية ومن بعدهم.

# ٣ – أمراء المغول في أربل:

من حين دخلت أربل في حوزة المغول انقطعت صلتها عن بغداد، وطويت الخبارها، وكأنها خرجت من نطاق العراق، وأن ولاتها وأمراءها عادوا لم تبق لهم صلة بنا، وإنما صارت لواءاً مستقلاً تابعاً لحكام أو ولاة قاموا بإدارتها رأساً، أو صاروا تابعين للموصل<sup>(۱)</sup> ومرة إلى ديار بكر، أو إدارة متعلقة بنفس المغول مباشرة وكيف تخرج من العراق؟ وهي من اجزائه المهمة....

والحوادث التاريخية مقصورة على امور قد لا تعين بوضوح إدارتها، فيظن أنها ما ذكر لاغير .... بل ربما كان قد ذكر مؤرخونا بعض الوقائع عرضاً، ولم يعينوا تشكيلاتها الإدارية، وبالتعبير الأولى سقطت مكانتها، ولم يكن لها ذلك الاسم المعروف في التأريخ. وما ذلك إلا لأن أربل في نظر الدولة المغولية بلدة صغيرة لا تحتاج ما تستحق من الاهتمام، والدولة مصروفة إلى ان تبلغ مكاناً لائقاً من الفتوح، وأن تنال حظاً من الإدارة العامة الشاملة لا أن تلتفت إلى مثل هذه، بل تريد أن تفتح

<sup>(&#</sup>x27;) الأنسب أن تكون العبارة: للموصل مرة ولديار بكر مرة أخرى.

أقطارا وممالك، وتكتسح ما لا يلتفت إلى أربل معه.

كانت جهودنا المبذولة قد ذهبت ضياعا، ولم نعثر على حوادث وافية في أمرائها مما يعين وضعها الحقيقي، ومكانها الصحيح لنكون على علم من تشكيلاتها الادارية، لا سيما في بدء تكون الحكم المغولي فيها، بعد أن استعصت عليهم وذاقوا ما ذاقوا من مصائب في حربها ونضالها.

وهذه أشهر حوادث ولاتها وأمرائها:

١ - كـــان قد رتب مجد الدين صالح بن الهذيل حاكماً في أربل بعد سنة ٦٦٠
 هـــ، ثم عزل وهذا اول حاكم عرف لها.

٢ - ولايــة أربل ينالها والى الموصل مسعود النصراني من قرية برقوطا من
 قــرى أربــل، وتــلحق بالموصل وذلك سنة ٦٦٦هــ وقد فصل امر دلك في تأريخ
 العراق.

٣ - جاء في حوادث سنة ٦٧٦هـ ان قد أعيد إلى ولاية الموصل وأربل مسعود المذكور، وأقر في ولايته، ولم يكن عرف تأريخ عزله، والظاهر انه حوسب فتبين أنه برئ، وقتل رضي الدين بابا.

٤ - شم صار بيتمش والياً، فعارضه النصارى، وتصحبوا لمسعود، فقتل منهم كـ ثيراً فـي الموصـل وأربل وما جاورها من القرى، والظاهر أنه كان والياً على الموصل وأربل.

# ٤ - أمراء التركمان في أربل

أما في عهود التركمان من قراقوينلو وآق قوينلو فقد عرف لها حكام منهم أو من أمرائهم، ولم يظهر من اصل الأهلين أو أمرائهم من له ذكر، وجاء الكلام عليهم في تأريخ العراق بين احتلالين مما لانرى حاجة لإعادة ذكره. (١)

#### ٥ –الإدارة:

كانت قد دخلت سنة ٢٥٦هـ في حوزة المغول إلا أن إدارة هذه الدولة كانت مصروفة إلى اكتساح الاقطار، وتدبير الممالك لا أن يلتفتوا إلى لواء لا يعد شيئاً في نظرهم، والاستغلال لم يكن موضوع البحث، في حين ان الآمال كبيرة في الفتوح، فهذا اللواء محدود المرافق قطعاً، محصور المنافع، فلا يلتفت الآن إلى نواحيه

<sup>(&#</sup>x27;) تأريخ العراق بين احتلالين جـ أص٧٨و ٠ ٩و ٩ ٩و ١ ١١و ١ ١ و ٢٢٧و ٢٣٧.

بالتفصيل، ولا إلى وقائعه بتوسع، والهم مصروف إلى ما هو أجل من الاستثمار أو حسن التدبير، مما لا محل للالتفات إليه، وإنما أودع ذلك إلى أهله، فلم يبال به، أو ليس له من الشأن ما هو في الدرجة الأولى بل في درجة متأخرة من الإهتمام، اللهم إلا من حيث أحداث غائلة قد تصد عن الأمر الأعم... وكان عدا ذلك يفوض أمر الإدارة العامة أو الولاية إلى وال يرافق أمير البلد، وتارة يكون والي الموصل، أو والياً خاصاً...

راجعنا نصوص عديدة (١) لعلنا نقف على حالته التي تستحق التدوين، أو كانت له من المكانة ما يشبه ماضيه القريب عند ظهور المغول، فلم نجد إلا أمراً واحداً، وهو أنه أبقيت إدارته السابقة، وترتيبه على حالهما ولم يخرب وضعه، ولم يكن لهولاء المغول أمل في التخريب، ولا الإلتفات إلى التفصيل لدقائق الأمور، وإنما جرى المعتاد على ما كان يتطلبه الأمراء السابقون، وما مضوا عليه في إدارة.

ولعل في هذا الإهمال أو عدم العناية والرعاية ما ادى إلى أن يعتبر ضعفاً ويعد اغفالاً لما يتعلق بأمر هذا اللواء، فيقلل من شأنه، وأن يتمادى في انحطاطه وتدهوره فلم يعد له ذكر، ولم تظهر له تلك المكانة، ولا بدت تلك الأهمية وللعناية محلها، وحسن الإدارة قيمتها... في حين أن الغفلة هي المطلوبة.

-نعم إن هذا اللواء لم يفقد مركزه الأول، وهو أن يكون (قاعدة بلاد شهرزور) إلا أن هذه المدينة اعني أربل قد خربتها هجومات المغول، فدمرت (الربض) تدميراً شائناً. ولذا نقل أبو الفداء في تقويم البلدان عن بعض أهلها: أن أربل مدينة كبيرة، وقد خرب غالبها...

ويهمنا اللواء ومرافقه، والمدينة لا تبقى على حالة، ويصح أن يعاد أمر عمارتها، وتتجدد، لكن المطلوب بيان إدارتها في هذا العهد، ومعرفة وضعها السياسي، ليعين تأريخها الصحيح، وقد قلت: أنها لم تخرج عن حالتها السابقة، وربما كانت هذه الغفلة قد أدت إلى حياة نوعاً بسبب هذا الإهمال، إلا أن إدارتها تغيرت، وصار يحكمها أجنبي، وهو في محل بعيد عن مكان ادارتها، أو أنه مباشر رأساً لما يجري، فدخلت في حكم ولاة الموصل وغيرهم، ولا شك أن إدارتها بيد عمال هؤلاء، وتابعة إلى مقدار أهتمامها بحالة اللواء، فصارت الإدارة مزدوجة لا تستغني

<sup>(&#</sup>x27;) الأولى: نصوصاً عديدةً.

عـن الإدارة المحـلية ولا أن تترك وشأنها، بل إن المغول كانوا ينالون قسطهم من الإدارة.

وهذه الإدارة في حالتها القاطعة قد أدت إلى غفلة، أو ضرورة إهمال للواء، فأدى إلى أن تظهر عشائره، وتتكون فيه أمارات صغيرة تقوى بعد ذلك، وتتغلب على القرى والعشائر، رضي الأمراء أم نم يرضوا...

تكونت هذه الأمارات في أواخر أيام المغول، وفي عهد الجلايرية، وفي زمن التركمان، وقد تغلبت بعضها على بعض استفادة من انشغال بال هذه الدول بامور أعظم، وكانت قد تولدت في دولة المغول آمال الفتح، فلم ينظروا إلى الإمارات الصغيرة، وما ستؤول إليه من أمر، أو أن يصل جورهم إلى تلك الأنحاء النائية المتمنعة بجبالها وقوتها...

وفي هذه العهود استقات شهرزور بإدارتها، ولم تذعن إلى أربل إلا السميا، بل الملحوظ أنها في أو اخر عهودها انفصلت عنها، ولم تعد لها علاقة بها، أو أدنى ارتباط، فلم تأت الدولة العثمانية العراق إلا ورأت إمارة شهرزور مستقلة بإدارتها، وفي ضمن هذه الإمارة إمارات أخرى...ولم نتمكن بالضبط من تقدير تأريخ هذا الانفصال ومعرفته بتأريخه ويومه، وما ذلك الالأنه غير قطعي، وأن الإمارات كانت ذات علاقة ومصافاة، وفي الإمكان تفاهمها، والكل متفقون على دفع العدوالمشترك، وكان للوضع الجغرافي دخل كبير في الاعتزاز... فلم تستطع أربل أن تقوى على الدفاع تجاه القوى القاهدرة، وإنما تريد أن تماشي بعد تقدير الحالة والوقوف عليها من جميع أطرافها.

وعلى كل حال قد ذكرنا ما أمكننا أن نعرفه عن الولاة في أربل في عهد المغول بل أيام الدولة الايلخانية، حتى انقراضها، وبين هؤلاء الولاة من هو وال في الموصل وضمت إليه أربل ضميمة...

#### ٦ - الحوادث المشمورة

١ - وقعــة الجاثليق. وهو (مكيخا) لا كما جاء انه مليخا(١) وهذه الوقعة حدثت

<sup>(</sup>١) ذكر لي ذلك الفاضل كوركيس غواد. (ع، ع)

من جراء أن نصرانياً أسلم، فاعتقله الجائليق هذا، فبلغ العوام ذلك فهاجوا، ونهبوا سوق العطارين براس دينار وغيره من محال النصارى، وحصروا الجائليق في داره، فاستجار بالصاحب علاء الدين، فأمر الكلخية بكف العوام عنه، فتوجه الجائليق إلى الأوردو السلطاني، ومن هناك مال إلى أربل، وبنى بقلعتها بيعة، ثم قدم بغداد، وأقام بها إلى أن مات، ورتب في منصبه (مار دنحا) الأربلي، ودار الجائليق هي دار الدوادار الكبير نزلها أيام هو لاكو، وكان معظماً عنده لمكانه من طقز خاتون زوجة هو لاكو.

٢ - قتل الكيباية باربل، وعلق رأسه بباب النوبي ببغداد.

٣ - في سنة ٦٨٤هـ أغارت طائفة من عسكر الشام على ديار بكر والموصل وأربل، فقتات ونهبت وسلبت، وأخذت أموال التجارة من قيسارية (١) الموصل، وقتلت كثيراً من النصارى.

- ٤ غلاء في أربل وبلاد أخرى في سنة ٧١٨هـــ-١٣١٨م.
  - ٥ أرپاخان (٧٣٦هـ) ضرب نقودا في أربل وغيرها.
    - ٦ طاعون بأربل سنة ٧٧٨هـ.

هذه الحوادث مما أمكن تدوينها عن أربل، وإن غالب كتب التاريخ قد أغفلت أمرها وله تعين ولاتها، ولا تعرضت لوقائعها المهمة، ولا سبب لذلك إلا أن هذه البلدة قلت أهمينها من جراء أنها لم تكن في نظر المغول كبيرة الشأن، وأنهم يتطلبون ممالك كبيرة، وكأنها لم تحاصرهم مدة، ولم توقع بهم وقائع جليلة، والمقياس أنهم لم يروها بدرجة كبيرة مثل العراق والشام...

وفي حالتها الراهنة، إن القوم وإن كانوا قد قالوا من شأنها، فإن علماءها وأدباءها قد مالوا إلى بعداد إلى مواطن رغبة العلم، والأدب الذين لم ينقطعا من بغداد بوجه، فالميل السياسي عنها لم يعدم مكانتها، بل إن مكانتها إذا كانت قد انصرفت عن بغداد فهي بلا ريب قد توسع نطاق تجارتها، وزاد شأنها بالرغم من هذا الإهمال السياسي، أو قلة الاهتمام به...

<sup>(</sup>¹) المقصود: القيصرية.

# الحالة الاجتماعية

#### ١ - المجتمع :

إن الدولة الغالبة أعني دولة المغول لم تتدخل في تفصيل هذه الإمارة، وإنما أبقتها على حالها وإدارتها، فالوضع الاجتماعي لم يتغير عن سابق عهده الا في بعض الأمور، لأن المغول كانت آمالهم كبيرة، ونياتهم مصروفة باهتمام إلى اكتساح العالم الإسلامي بالحاح وإزعاج، أو بلا هوادة وإعطاء راحة للمقابل... وكانت هذه فرصة سانحة للأخذ بها والانتفاع منها، ولكن حكما قيل تشقى البلاد وتسعد بأمرائها وملوكها، وإذا كانت قد حرمت البلاد (اللواء) من إدارة قويمة، فإن الحالة الراهنة في غفلة هؤلاء عن التدخل في الكليات والجزئيات قد أدت بسبب السياسة العامة أن تكون للمملكة، بل للواء علاقة بأقطار عديدة، فزادت الروابط وكثر الاتصال في الأيام التي أسلم فيها المغول.

ومن ثم زاد رفاه المملكة، وعظمت مكانتها، وقوي أمراؤها من نفس الأهلين، فنظروا في وسائل الراحة، وفي طرق الثقافة، وفي العناية بمهمات الحضارة...

والمجتمع كان بالوجه المذكور في أيام آل بكتكين، ولكنه في هذه الأيام شعر بنعمة الاستقلال، إلا أن هذه الإمارة توزعت إلى مناطق ولم يكن بينهما ناظم، أوموجه للإدارة القويمة... بل من الصلاح أن يكون كذلك خافياً عن أنظار الطامعين، وكل ناحية في استطاعتها أن تشغل الطامع ليعود مخذو لا مدحوراً...

ورفاه اللواء في أن يعيش بنجوة من حكام (٢) حكام الجور، وأهل الظلم، ورجال التعنت والنهب والسلب، ولم تكن الادارات إلا أقطاعات، وأن ينال صاحب الأقطاع أوفر نصيب، وأن يحصل على أكبر سهم، فيقع الأهلون بين نارين، ويرهقوا بأنواع الإهانات ليملأ الوالي جيبه، أو يرضى دولته...

وعلى كل حال إن الأمور الاجتماعية، والأوصاف الثابتة لا تبدل<sup>(٣)</sup> كل يوم، ولا تستخير في كل ينه ولكن للإدارة سوء أثر أو حسن أثر في العلاقات، وفي السنوجيه، وفي الرفاه والثقافة... ولا شك أن التبدل لم يكن بالكثير وكانت استفادة

<sup>(&#</sup>x27;) تكون العبارة بإضافة (إلى) أنسب.

<sup>(&</sup>quot;) حكام زائدة، أو تكون العبارة (من حكم حكام...).

 <sup>(</sup>¹) الأولى: لا تتبدل.

اللواء منه أكثر من ضرره..

#### ۲ – العشائر

وأكـثر مـا حصل من تبدل في الحالة الاجتماعية كان من طريق العشائر، بل نرى عدا التبدل(١) في أسماء عشائر لم يبق أثر إلا القليل منها قد تكونت عشائر أو نرحت من الجبال لما رأت من خلل أو ضعف في العشائر المتمكنة إلى هذه الأيام، و لا شك أن ذكر عشائر هذا العهد يعين الفرق ويبين أوضاع القبائل في الماضيي وحالتها أو أثرها وتأثيرها على المجتمع...

#### وأشهر قبائلهم:

١ – القرباوية. وورد الفرناوية فلم نتمكن من صحيح التلفظ، وقد عين صاحب مسالك الأبصار مواطنهم قال: ويسكنون بعض بلاد (يستار)، وهم كثيرون، وبيد(١) مــن بـــلاد أربل أماكن أخر، ويزيد عددهم على أربعة آلاف نفر، وكان أميرهم أبو بكر يلقب بـ (سيف الدين)، وتولاهم بعده ولده (شهاب الدين).

 ٢ - الحسنانية. وجاءت بلفظ (الخسنانية)<sup>(٦)</sup> وهذه القبيلة تلى سابقتها، ورجالها ذوو أنفس قوية، ينقسمون على ثلاثة بطون، وهم نحو الألف:

١ - طائفة عيسى بن شهاب الدين كرامي.ولهم الخفر لقلة برى والحامي.

٢ - من بطونهم يتفرع إلى:

١ – البلبة.

٢ - الجاكبة.

وكان رئيس هذين الفرعين الأمير عبد الله ابن شهاب الدين زنكي.

٣ - من بطونهم كان لفخر الدين، أميرهم. قال صاحب المسالك و الآن أخوه اخــتيار الديــن عمــر بن ابي بكر. والآن لا توجد هذه القبيلة بهذا الاسم في أربل، ولعلها (الخشناوية) فجاءت بهذا الاسم، والملحوظ أنه ورد في بعض المواطن والنسخ أنها (الخسناوية) (٤) ولعلها هي المقصودة، وفي مثل هذه يحصل التصحيف

<sup>(&#</sup>x27;) نسق هذه العبارة لا يستساغ بشكلها الحالى و لا يخلو من عدم الربط التام.

<sup>(</sup>٢) رجعت إلى المسودة فكانت الكلمة قريبة من هذه الصورة.

<sup>(&</sup>quot;) منهم من قال (الخشناية) أو كما ينطق بها العجم (خشناوية). (ع، ع)

<sup>(</sup>¹) كما مرت قريبا.

من جراء عدم ضبط اللفظ.

وتختص الحسنانية ببلاد (الكركار)، وتشاركهم الفرناوية في آخر الخفارة.

٣ – عشائر (بين الجبلين) ولم يسمهم صاحب المسالك ومواطنهم (بين الجبلين) من أعمال أربل، وكانوا يدارون المغول وسلاطين مصر، وعددهم كعدد (الكلاية).

وكان أميرهم تاج الدين خضر بن سليمان كاتباً ذا سنان ولسان، قال صاحب المسالك وفد إلى الباب الملكي المنصوري السيفي قلاوون بمصر، ثم اخترمته المنية، وعاد أولاده الأربعة إلى أوطانهم في الأيام العادلية الزينية مع عز الدين سنقر من الشهرزورية، والمبارك بن شجاع من الاخية (ورد من الان خية)، وبهاء الدين جمال الدين خوش من الحميدية، إذ لم يجدوا في الدولة الزينية حرمة مرعية ولا أخبار (١) مرضية.

٤ – المازنجانية. وهم طائفة ينتسبون إلى الحميدية مخصوصون من دون الأكراد بحسن الفروسية. مساكنهم (مازنجان) و (بيرة) و (بيخمة)(٢) والبلاد (الرانية) وعدتهم لا تزيد على خمسمائة، لكن الحميدية لم يبق لهم أمير غير أمرائهم، وعدتهم تنضاف إليهم في شدتهم ورخائهم، ولا تنقص عدة الحميدية عن ألف مقاتل.

وهـوَلاء المازنجانية يتعانون الصلافة، يتشبهون بالناس في الحالات واللباس، لأن أميرهم كـان من أمراء الخلافة، ولقبه الخليفة بـ(مبارز الدين) واسمه (كك) وكان يدعى صلاح الدين كما مر ذلك. (٣)

#### ٥-العشائر السمرية

وهم ف بائل سوران (صوران) قال في مسالك الأبصار: كانوا مشهورين باللصوصية، وبلاهم من بلاد شقلاباد والدربند الكبير. ولا يبلغ عددهم ألفاً، وجبالهم عاصية، ودربندهم بين جبلين شاهقين يشقهما الزاب الكبير، ويتقلب على صخورهما

<sup>(&#</sup>x27;) الأصبح أخباراً.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  جــبل يقـــابل رواندوز وجبل بيرة، لعله جبل بياو فناله التصحيف، أو أنه بيره فصار تلفظه بما ذكر (3)

<sup>(&</sup>lt;sup>"</sup>) هـنا قـد سقط من المبيضة عشر صفحات أتممناها من المسودة التي وقفنا عليها وهي بخط العزاوي.

بصوت مفرع، وهديل قوي (يريد شلالاً) عليه ثلاث قناطر اثنان (١) منها بالحجر والجير والوسطى مظفور من الخشب كالحصير علوها عن وجه الماء مائة نراع في الهواء، وطولها بين الجبلين (٥٠) نراعاً في عرض نراعين، وقد ينقل تارة من أرضه فينقص من طوله، أو يزاد في عرضه، يمر عليه الدواب بأحمالها، والخيل برجالها، وهي ترتفع وتتخفض من طوله وتنبسط وتنقبض، ويخاطر المجتاز عليها بنفسه، ويخامر بعقله.

وهم يأخذون الخفارة عندها يحفلون ما شاؤوا بعدها، وهم أهل غدر وخديعة، وقبائح شنيعة، لا يستطيع المسافر مدافعتهم فيه، بل ترضيه سلامته بنفسه.

أمير هم الحسام بن عم قميان. (٢)

آ - السزرارية. وهذه اللفظة أعجمية معناها ولد الذئب، ويقال إنهم ممن تكرد من العجم المنسوبين إلى ملوكهم، ولهم عدد جم منهم زراع وأمراء وأغنياء وفقراء تبلغ عدة رجالهم خمسة آلاف. ومنهم زهاد يسار اليهم، وفقهاء يعتمد في الفتوى عليهم، مساكنهم من موت إلى جبل خنجرين (٢) المشرف على أشنه من ذات اليمين وهـو جـبل عـال مشرف بمكانه على جميع الجبال، كأن بهواه الزمهرير، وكأنه السحب مغناطيس يجذبها لخاصه. وقد نصب عليه التحذير ثلاثة أحجار طول كل حجـر عشرة أمتار وعرضه ربع هذا المقدار، ثخانته نحو ثلثي ذراع، منحوت من جميع الأضلاع، مركب في حجر مربع ثخانته تزيد على ذراع في التقدير، على كل جميع الأضلاع، مركب في حجر مربع ثخانته تزيد على ذراع في التقدير، على كل الذي لايغيره البرد ولا الحر ولا تتأثر إلا بألوف السنين تأثيراً لا يكاد يبين، فالوسط منها على بسطة رأس الجبل، والآخران في ثلث عقبته، لمن صعد أو نزل. يقال إنها منعنى الإنذار، وأن المكتوب عليها اخبار من أهلكه الثلغ والبرد في الصيف.

وهم يأخذون الخفارة تحته ويدركون أو يوارون من هلك ببرده. وبيد الزرارية أيضاً ملاز كرد والرستاق بقلاعها ومزارعها وضياعها ولا يحملون لأخذ شئ من ارتفاعها (خرائبها) وكان لهم أمير جامع لكلمتهم يسمى نجم الدين بن باساك، ثم

<sup>(&#</sup>x27;) الصحيح اثنتان.

<sup>(</sup>أ) مسالَكَ الأبصار وراجع السياحة ص٤٨٤، فإنها أعيد (الأولى أعادت. م ع ق) ذكرها. (ع، ع)

<sup>(&</sup>quot;) ربما المقصود (كنجرين).

توفي وتولاهم من بعده ولده المسمى (جيده). ولما أدركه الأجل وتوفي تولاهم ولده عليه الله وكان لهم أيضا أمير شجاع عفيف له رأي وتدبير يقال له الحسام شير الصحير، حوله من عشيرته عصبة تسير بسيرته، وكذلك كان لهم أمير آخر جيد السير يسمى باسان بن الحسام شير الكبير، وآخر منهم له بأس قوي يدعى بهاء الدين بن جمال الدين أبي على وأمراء غير هؤلاء ممن ينطوي في طاعتهم.

وينضم إلى الزرارية شرذمة قليلة العدد تسمى باسم قريتها (بالكان) هذا ما قاله في مسالك الأبصار.

وأقول إن هذه القبيلة لا تزال بقاباها، كما أننا نرى بالك أو بالكي من القبائل في أربان ولا شك أنهما المقصودان. وقد أوضحنا عن هذه القبيلة في كتاب (عشائر الكرد).

٧ - الجولم ركيه: وهم قوم ينسبون إلى الوطن لا إلى النفر بل هم طائفة من بيني أمية يقال إنها حكمية اعتصموا بالجبال، واستغنوا بمنعتها طلبا للسلامة من أعدائهم. والآن يزيدون على ثلاثة آلاف، كان ملكهم عماد الدين بن الأسد بن منكلان، ثم خلفه ولده الملك أسد الدين. وفي بلاهم الزرنيخ واللازيورد ولكنهم أخفوه خوفا من التتار.

ومعقل الملك الذي يعتمد عليه من أمنع المعاقل على جبل عال مقطوع بذاته قسرب الجبال، قائم في وسطها مع الانفصال، شامخ في الهواء، راسخ فيما حوله من الماء، والزاب الكبير محدق به، فاصل بينه وبينها في مناعة كاملة، سطحه للزراعة متسع أيضا، وفي كل ضلع من جوانبه كهف مرتفع يأوي إليه من شاء للامتناع فيمتنع.

والملك عليهم بهاءالدين بن قطب الدين، وولده في الملك يجري مجراه، وكان له ابن عم آخر يدعى شمس الدين داود.

ويجـــاور الجولمركيف من الأكراد قوم يسكنون الجبال من بلاد تدعى مركوان، وهي متاخمة لأورمية من بلاد آذربيجان.

هذا ما قاله في المسالك، وأقول لا توجد قبيلة أو قوم أو إمارة بهذا الاسم مجاورة للزاب الكبير، وإنما الجولمركيف الآن في مواطن أخرى خارج العراق، مما يدل على التبدل والتحول في اندفاع القبائل، وتحول مواطنها، وكلامنا مقصور على عهد المغول والتركمان، فقد عرفنا قبائل أربل في ذلك الحين، وكذا ما جاورها

مما يلى الزاب.

ومن هنا ندرك الوضع العشائري في تلك الأنحاء، ويغلب عليها التسمية بالمكان، أو بالشخص وقل أن نرى التسمية أو النسبة إلى الشخص.

# الحالة العلمية والأدبية

علمنا الحالة السياسية في العهود التالية للعهد العباسي إلى أن دخل العثمانيون أربل، وكذا الحالة الاجتماعية، وقد عقدنا هذا البحث في الحالة العلمية والأدبية، منها ثقافة اللواء، وأنه لم يتعرض له الفاتحون، ولا تكونت لديهم مناهج لتخريب الثقافة، أو وسائل لإتلافها بل جرى الأهلون على الرغبة السابقة ومضوا على الخطة التي كانوا قد ألفوها و كانوا في غفلة عن الالتفات، بل إن همهم -كما قلت- مصروف إلى الفتح فمالوا إليه بكل ما استطاعوا.

بقيت المدارس، ودامت موقوفاتها، وروح الميل لم يعدم من النفوس سواء في اصل البلد كأصل اللواء، أو في شهرزور التابع له في إطار عهد المغول أيام الدولة الايلخانية، فدام إلى مدة، ولم يتغير الوضع العلمي والأدبي، وتمكن في كثير من الإمارات العشائرية كما هو مشهود في زراري وغيرها. إلا أنه قل شأنه لقلة الاهتمام والرعاية من الأمراء وضعف المناصرة، فجرى على حالته الطبيعية.

ويصعب جدا أن نرى تأريخا في العلوم والآداب العاصمة العراق فضلا عن الاهتمام بالتدوين عن لواء اهمل امره لما بعد مظفر الدين كوكبري، بل نراه عاش بذلك المنعيم، وما خلف من مدارس بقيت عامرة بعده، إلى أمد طويل، وإلى يومنا هذا.

ولا نعدم امثلة وأدلة على تمكن العلم والادب في هذا اللواء ونستطيع أن نعد علماءا كثيرين وادباء كذلك لا يحصون. وما دامت هذه المدارس قائمة بمهمتها، لا يؤمل فقدان العلم وإن قلت المساعدة أو خابت المناصرة، بل لا يزال علماؤه معروفين مشتهرين، لم يهمل شأنهم، ولم يطفأ نور علمهم وأدبهم،

اجل، فقدت العلوم والآداب الحماية والرعاية، وحرمت المناصرة والعناية، فلا ينكر أمر الأشخاص ودرجة علاقتهم بذلك في التشويق والتنشيط، وتقوية الأهتمام.

لم نسمع بمدارس جديدة قد تكونت في أربل، ولكننا نرى المدارس الموجودة لم يطرا عليها خلل، وهي كافية في ارواء غلة البلد وأطرافه من متعطشي العلوم.

ولكنا المدرك ظاهرة لا تخفى على الناظر وهي انه قد بان علماء في شهرزور وأنحائه، وغرفت مدارس، وهمي من هذا العهد، أو دامت إلى العهد العثماني، ومدارس أخرى سيارة في القبائل مما لم نجد له نظيراً أو مثيلاً في هذه الأنحاء إلا أنه موروث عن السلطان أبي سعيد من جراء رحلاته صيفا وشتاءا من بغداد إلى السلطانية وتبريز أومنهما إلى بغداد.

# أشهر العلماء والأدباء

وهـنا نقدم قائمة في مشاهير العلماء والأدباء في هذا العهد ليكون القارئ على علم علم المكانة العلمية والأدبية. إلا أننا في هذه نراعي ما كان قد راعاه أسلافنا من اعتـبار الوفاة أصلاً من جهة، ومن علماء أربل المنتشرين في بغداد وفي الأطراف الأخرى من الجهة الثانية.

نحاول أن نقدم قائمة كاملة، ولكن لا على طريق الحصر. وكل ما نقوله أن هذا العصدر لم يتبدل التحصيل<sup>(١)</sup> وإنما كان عربيا خالصا، وتمكن بسبب المدارس ونال عناية من مدرسين أفاضل حرصوا على رعايته، وشدة العناية به.

وهنا يطول بنا أن نترجم مفصلا كل من عرف بالعلم والأدب، وإنما نتناول مجمل السترجمة مقرونة بمرجعها، ومن أراد المعرفة الموسعة عاد إلى أصل الترجمة، أو التمسها من مواطن أخرى أوسع وأكمل.

نعم كنا قد ذكرنا في مجلة المجمع العلمي العربي بدمشق من عرف بعد العهد العباسي، وقدمنا قائمة فكان [تحينا؟] الآن تابعا للعهود بالتوالي، ففصلنا في كل عهد ذكر من ظهر فيه، أو برز في علم أو أدب، لعله يكون وسيلة إلى التقاط ما فات وإضافته إلى هذه القائمة.

# من العلماء والأدباء في عهد المغول والتركمان

ا - العز الأربلي (حسين بن محمد الشاعر الضرير الأربلي) توفي سنة ١٦٠هـ (١)

<sup>(&#</sup>x27;) العبارة بحاجة إلى (فيه).

<sup>(</sup>٢) الفلاكة والمفلوكون ص١٦٧. والنجوم الزاهرة ج٧ ص٢٠٧. وفي ابن كثير ج١٣ ص٢٠٥ جاء اسمه الحسن بن محمد.(ع، ع)

- ٢ نجم الدين ابن أخي قاضى القضاة بن خلكان توفي سنة ٦٦٢هـ (١)
- ٣ فخر الدين ابو عيسى بن أبي الفتح الهندي الأربيلي ويعرف بـ (ابن حجي) توفي سنة ٦٦٤هـ (٢)
- ٤ الكمال الأربلي (أبو عبد الله أحمد بن يحيى المعروف بالكمال الأربلي)
   كــان مــن فقهاء عصره وزهاد دهره، وكان النووي من تلامذته. توفي سنة ٦٦٥
   هـــ (٦)
  - ٥ الشيخ كمال الدين الأربلي (سلار بن حسن) توفي سنة ٦٧٠هـ (١)
  - ٦ أمين الدولة الأربلي، صوفي من أعيان الشعراء توفي سنة ٢٧٠هــ(٥).
    - ٧ ركن الدين الأربلي. توفي سنة ٦٧٣هـــ<sup>(١)</sup>.
- ٨ ابن الظهير الأربلي (الشيخ مجد الدين محمد بن احمد بن عمر، أبو عبد الله بن الظهير الأربلي) توفي سنة ٦٧٧هـ.(٧)
- ٩ عــز الدين أبو محمد عبد العزيز بن عثمان الأربلي توفي في ١٧ المحرم سنة ٦٨٥هـــ(<sup>٨)</sup>
- ١٠ محمد بهاء الدين الأربلي. (اخو ابن خلكان واليه ينسب كتاب التاريخ الأكبر في طبقات العلماء وأخبارهم ومنه نسخة في اكسفورد)، توفي سنة ٦٨٣هـ (٩)
   ١١ أبو الربيع سليمان الأربلي، توفي سنة ٦٨٦هـ (١٠)
- ١٢ أبو الحسن الأربلي (على بن عبد العزيز بن محمد التقي أبو الحسن

<sup>(&#</sup>x27;) كتاب الفلاكة والمفلوكون، ص ١٧١. (ع، ع)

<sup>(</sup>٢) الصحيح: فخر الدين ابو على عيسى بن ابي الفتح بن هندي الشيباني الاربلي الامير، يعرف بابن حجني ت ٢٧٤، تلخيص مجمع الآداب القسم الثالث من الجزء الرابع ص:٢٧٤.

<sup>(&</sup>quot;) طبقات ابن هداية ص٨٥. (ع، ع)

<sup>(</sup>¹) ابن کثیر ج۱۳ ص۲۲۲. (ع، ع<u>)</u>

<sup>(</sup>م) تأريخ الموصل ج٢ ص١٢٧ وفوات الوفيات. (ع، ع)

<sup>(</sup>١) غاية النهاية ج١ ص١٧١. (ع، ع)

<sup>(</sup>٢) تأريخ الموصلج ٢ ص١٢٦ وابن كثير ج١٢ ص٢٨٢ ومنتخب المختار ص١٧٦. (ع، ع)

<sup>(^)</sup> تلخيص مجمع الآداب ص٣٨-٣٩.

<sup>(</sup>٩) تأريخ الموصل ج٢ص١٢٦.

<sup>(</sup>١٠) النجوم الزاهرة ج٧ ص٣٧٢. (ع، ع)

الأربلي) توفي سنة ٦٨٨هــ<sup>(١)</sup>

١٣ - ابن النفيس الأربلي (أبو العز يوسف بن النفيس الأربلي المعروف بــ (شيطان الشام) توفي بالموصل سنة ٦٨٨هــ (٢)

١٤ - الصاحب بهاء الدين علي بن عيسى الأربلي من بني شيبان وترجمته على حدة. وله من المؤلفات:

١ - التذكرة الفخرية.

٢ - طيف الخيال.

٣ - كتاب شرح البلاغة للطيبي توفي بعد سنة ١٩٣هـ.

١٥ - كمال الدين موسى الأربلي، توفي سنة ٧١٥هـ (٦)

١٦ - ابنه بهاء الدين محمد بن موسى

۱۷ – ابن قاضي الموصل الأربلي، كمال الدين أبو المعالي يوسف بن محمد بن موسى. توفي سنة  $4178_{-}^{(3)}$ 

١٨ – الشيخ مجد الدين موسى بن أحمد المنذري الأربلي مات سنة ٧١٧هـ (٥)
 ١٩ – بــدر الدين عبد الرحمن ابن ابراهيم قنينو الأربلي مؤرخ وأديب توفي
 سنة ٧١٧هـ (٦)

٢٠ – العــز الأربلي (عزالدين أبو الحسن علي بن لحمد ابن عز الأربلي) وفي السدرر الكامــنة سماه حسن بن أحمد. وصواب اسمه العز حسن الأربلي توفي سنة ٧٢٦هــ.

## ٢ - في عمد الجلايرية

 $^{(v)}$  - محمد بن يونس بن حمزة الأربلي. توفي سنة  $^{(v)}$  هـ  $^{(v)}$  ام

<sup>(1)</sup> غاية النهاية ج١ ص٥٥. (ع، ع)

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان ج١ ص٤٤٤ وتأريخ الموصل ج٢ ص١٢٨. (ع، ع)

<sup>(</sup>٢) الدرر الكامنة ج٤ ص ٣٨١ وعقد الجمان ج٢٢. (ع، ع)

<sup>( )</sup> الشذرات ج م ع ع والدرر الكامنة ج ع ص ٤٧٦. (ع، ع)

<sup>(°)</sup> تأريخ العراق بين احتلالين ج١ [كان فراغاً في الأصل، تمامه ص٤٥٠، م.ع.ق (ع، ع). (¹) كـذا تـأريخ العـراق بين احتلالين ج١ [كان في الأصل فراغا، تمامه: ص:٤٥٠،

<sup>()</sup> كــدا بــاريخ العــراق بين احتلالين ج١ ( كان في الاصل فراعا، عمامه: ص: ٢٥٠، م.م.ق] (ع، ع)

<sup>(</sup> $^{V}$ ) الدرر الكامنة ج٤ ص $^{V}$  وتأريخ العراق بين احتلالين ج٢ ص $^{O}$  -(ع، ع).

٢ - بدر الدين محمد بن عبد الله الأربلي، مدرس مدرسة مرجان، اديب، شاعر، توفي في جمادي الآخرة سنة ٧٧٥هـ - ١٣٧٣م(١)

 $^{8}$  - بدر الدين محمد بن اسماعيل الأربلي (ابن الكحال) توفي سنة  $^{9}$   $^{9}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$ 

هــؤلاء أشــهر من عرف في عهد المغول والجلايرية. وكانت التدوينات لهذا العهد معروفة، فأمكن ذكر هؤلاء، ومن المؤكد أن التتبع يظهر أكثر ويبصر بعلماء وأدباء آخــرين، والوثائق لم تُستَقص جميعها، والأمل لم ينقطع في العثور على ثلة أخرى، والذين كانوا في نفس أربل لم تتيسر معرفتهم، ولا شك أن عددهم أكثر...

وكل ما نقوله هنا أن المدارس، وإن كانت لا تزال عامرة، ولم ينقطع العلماء عن أربل، إلا أنه قل الترغيب في العلم، ولم ينل العلماء تشجيعاً في أيام المغول، وهكذا في أيام من بعدهم، فاضطروا إلى أن يميلوا إلى مواطن الرغبة، ومحل الحب للعلوم والآداب، وفي كل أحوال أربل لم ينقطع منها العلم بوجه... وغالب هؤلاء عرفوا في غير أربل، ولم يعرف في نفس البلد من اشتهر بثقافته.

## العلماء في عمد التركمان:

لم نتمكن من العثور على علماء أربليين في العراق لعهد التركمان والظاهر أن الفــتن القائمة أنست من الالتفات، أو أن الوثائق لا تزال مطمورة، ولم يتيسر العثور على مــا يصلح للذكر والبيان، وإلا فلم تمت المدارس، ولا انقطع العلم بوجه، بل لانزال نرى المدارس باقية من ذلك اليوم ولم تخل من مدرس فأكثر حتى الآن.

(٢) أنباء الغمر ج١ [الصحيح: ج٢، ص ٣٠٦،م.ع.ق]،وتأريخ العراق ج٢ ص١٩٧ (ع، ع).

<sup>(&#</sup>x27;) السدرر الكامسنة ج٣ ص٤٦٨ والأنسباء ج١ [كان فراغا في الأصل، وتمامه ص ٧٨ م.ع.ق] وتأريخ العراق ج٢ ص١٣٥. (ع، ع).

# الحالة الاجتماعية في أربل

#### المدينة واللواء:

إن الحالمة الاجتماعية لا تتغير كل يوم، أو تتبدل (١) في كل حين، وإنما تمضي في الغالب على اطراد، ولعل الوضع (١) الجغرافي القاعة، وللربض صلة بالوضع الاجمتماعي وتسبوته ورسوخه، ومن جهة أخرى لا ينكر (٦) (الوضع السياسي) من المحتمير نوعاً، والوضع العام لللواء يعد من اكبر العوامل والمؤثرات على المجتمع، وما تجدد فيه من حالات، وما تناوب من إمارات.

#### ١ - القلعة:

وهذه تعين وضعها الجغرافي لمختلف العصور التي مرت، ولم تتغير إلا أن الخيسر يعم، والشر يغير كثيراً الحالات في عموم اللواء وإلا فان القلعة لا تزال على حالها كما جاء وصفها في كتب البلدان، وفي كتب التأريخ فجاءت بيانات موضحة عنها نقلنا بعضها عن معجم البلدان بالوجه المار، وتصادف أيامه آخر أيام مظفر الدين كوكبري، أما ما قبل ذلك فمن أهم ما جاء عنها عن ابن سعد أنها مدينة محدثة، وهي قاعدة بلاد شهرزور، وقال في المشترك مدينة بين الزابين، ومنها إلى الموصل يومان خفيفان، ونقل في تقويم البلدان عن بعض أهلها أن أربل مدينة كبيرة وقد خرب غالبها. ولم يزد سباهي زاده على ما نقل. أما ما نقله أبو الفداء فقد كان بعد انقضاء امارتها بنحو مائة سنة.

قال ياقوت: وهي قلعة حصينة، ومدينة كبيرة في فضاء من الأرض واسع بسيط، ولقلعتها خندق، وهي في طرف من المدينة، وسور المدينة ينقطع في نصفها، وهاي على تل عال من التراب، عظيم واسع الرأس، وفي هذه القلعة أسواق ومنازل للرعية، وجامع الصلاة، وهي شبيهة بقلعة حلب إلا أنها أكبر وأوسع رقعة، وهي بين الزابين، تعد من أعمال الموصل، وبينهما مسيرة يومين.

ولا تزال على وضعها هذا إلا أنها لم تكن في أيام ياقوت من أعمال الموصل،

<sup>(&#</sup>x27;) الأولى: ولا تتبدل...

<sup>(</sup>١) لعل الأنسب: ما (للوضع السياسي).

<sup>(&</sup>quot;) الأصبح: للوضع...

وإنما تابع الوضع (!) الجغرافي قبله، وإلا فإنها انقطعت من الأتابكة من اول أيام مظفر النين كوكبري الأخيرة.

#### ٢ – ربض القلعة:

وهدده اكتسبت سعة أيام مظفر الدين كوكبري، ونالها ما نالها من عمار، قال ياقوت: «وفي ربض القاعة في عصرنا هذا مدينة كبيرة عريضة طويلة، قام بعمارتها، وبناء سورها، وعمارة أسواقها، وقيسارياتها الأمير مظفر الدين كوكبري بسن زين الدين كوچك علي، فأقام بها وقامت بمقامه بها لها سوق، وصار له هيبة، وقاوم الملوك ونابذهم بشهامته وكثرة تجربته، حتى هابوه، فانحفظ بذلك أطرافه، وقصدها الغيرباء، وقطنها كثير منهم، حتى صارت مصراً كبيراً من الأمصار، وطباع هذا الأمير مختلفة متضادة، فإنه كثير الظلم، عسوف بالرعية، راغب في أخذ الأميوال من غير وجهها، وهو مع ذلك مفضل على الفقراء، كثير الصدقات على الغيرباء، يسير الأموال الجمة الوافرة، يستفك بها الأسارى من أيدي الكفار... ومع الستعربوا، وجميع رساتيقها وطباعها بالقرى أشبه منها بالمدن، وأكثر أهلها أكراد قد استعربوا، وجميع رساتيقها وفلاحيها وما ينضاف إليها أكراد، وينضم إلى ولايتها عدة قلاع، وبينها وبين بغداد مسيرة سبعة أيام للقوافل. وليس حولها بستان، ولا فيها نهير جار على وجه الأرض، وأكثر زروعها على القنى المستنبطة تحت الأرض، وشعربهم من آبارهم العذبة الطيبة المرئية التي لا فرق بين مائها وماء دجلة في العذوبة والخفة، وفواكهها تجلب من جبال تجاورها»أها.

مشاهدات صاحب معجم البلدان هذه قيمة ومهمة جداً في بيان وصفها، إلا أن قوله لم يجد فيها أهل الفضل سوى ابن المستوفي يدل على ضعف في التحقيق، وإن ياقوت لم يبصر دقائق الأمور أو ما يحتاج إلى خبرة وافية في إدارة أميرها، فبعد أن نسب إليه اعمالاً جليلة لم يلتفت إلى أنه لا يشبه غيره، وأن ما الصق به من ظلم لعلمه كان قد نقله من أعداء كوكبري... والظاهر أنهم التجار وأرباب الأموال، فيعدون القيام بامثال هذه مما يضر بهم، فحاولوا التشنيع عليه، وأنه ثقل عليهم والرجل دون ما سمع، واعتقد صحة ما قيل.

<sup>(&#</sup>x27;) الأنسب: تابعةُ للوضع...

 $<sup>(^{\</sup>prime})$  معجم البلدان ج $(^{\prime})$  معجم البلدان (ع، ع)

ومن المهم قوله أكثر أهلها أكراد استعربوا، فهذا كان بسبب الثقافة العربية الإسلمية بلا ريب، وكان من أهم ما تعرض له ياقوت اللغة المختلطة، وما أدت اليه، وهي اللغة العامية الجارية بين الأهلين والقصائد المنقولة عن (شيطان العراق) تدل على ما قامت به المدارس من خدمة.

ومثلها ما هو شائع في هذه الأيام ويعد كنبر بين الكرد والعرب ولا غرض فيه الا تصوير الحالة، وبيان درجة الاختلاط في اللغة، ومن الصواب أن نلتفت إلى جهة النبر بل إلى جهة النقص ببث روح العلم، وما كتبه ياقوت عن أربل الجديدة (ربض القلعة) كان عن ايامها الأخيرة ونسب العمل إلى مظفر الدين كوكبري، فعدها مدينة محدثة باعتبار ما بني بصورة موسعة جدا والا فهي موجودة قبل ذلك بمدة، فكأنها مدينة محدثة، وان الأصل قد أهمل أو لم يبق منه ما يعد قديما، وبعد وفاة كوكبري أصابتها ضربات عظيمة، وحدثت فيها وقائع فلت من غربها، وكادت تندثر لولا ان الحالة تقتضي التوسع دائماً فيعمر ما خرب ويعاد ما دمر عند عودة النظام واستقرار الحالة.

و الملحوظ أن و ادياً لا يزال إلى هذه الأيام يخترق جانبا من الربض تجري فيه مياه السيول سماه ابن خلكان (١) (البست) (١).

## ٣ - الوضع الاجتماعي العام:

لا يهمنا نقل النصوص الخاصة بالبلاة، وإنما العبرة باللواء، وما يمد هذه الإمارة ؛ فأربل مصغرة العراق تحوي المنطقة بين الزابين ويقال لها (صوران)، ووردت في بعض الآثار (صهران)، و(سهران)، أو (سوران) وفيها الجبال المنبتة، والأراضي النزراعية، يحيط بها الزابان الأعلى والأدنى ودجلة والجبال، وتعتبر كالسور لها، بل سداً منيعاً، وحارساً مكيناً، وقراها لا تحصى كثرة.

ولا يكفي أن نقول انها كاملة في مناعتها فالقوة الفائقة لا تقاوم، ولكنها تدافع لأمد حتى لقد تمكنت ان تقف في وجه كثيرين، وقد سهل ذلك قلة مياهها، وبعد الزابات عنها، فتعد حصناً طبيعياً آخر إذا طال حصارها يضاف إلى ذلك ما فيها من سور وقلعة.

<sup>(&#</sup>x27;) البست في اللغة الكردية: السد أو الحاجز.

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان ج٢ ص٥٥ والمقبرة هناك قريبة منه. (ع، ع)

جعلها الوضع الجغرافي في وسط اللواء لأسباب اقتصادية، فهي جامعة الخيرات، وإن وجودها في المكان الذي هي فيه يسهل الحصول على منتوجاتها، والقرب من مرافقها، سهلها عظيم في زراعته، نزرع جميع مواطنها حتى وهادها، ففي أوقات الزرع لا يشاهد سوى الأراضي المزروعة، مياهها متدفقة، وأمطارها غزيرة، ونعمها وافرة، تأتيها الأثمار والفواكه من الجبال المجاورة، جمعت ما لم يجمع في غيرها، وقامت بإدارة إمارة مدة في خلالها بذل العلم لكل طالب، حتى صارت تضارع المدن الكبيرة في ثروتها وفي رجالها، وفي حسن إدارتها، وجندها من خير الجنود قوة وشجاعة، أعجزت الفاتحين الكثيرين، وقهرت العتاة الجبارين.

أهلها ذوو طاعة وإذعان، لا يتخلفون عن امر، ولم يعصوا في حياتهم لما كانت بينهم وبين الإمارة من ألفة، وهم اصحاب أخلاق عالية، فلم يروا ارهاقا أو اجحافا أيضا استخدمت الإمارة رؤساء العشائر الذين ضبطوا الإدارة، فلم يروا ما يعبث بالعنز والكرامة، ولنم يجد الأفراد إلا رأفة وعدلا، فكان التفاهم والعدل ورعاية رؤساء على أتم حال، ومن ملك جيشاً كهؤلاء أمن الغوائل، ومن تمكن من حسن الإدارة اكتسب الخير والنفع العميم، أو ملك بهم ما ملكه الأتابكة.

ويعزى سبب الخلل في الإدارة إلى ضعف هذه القوة وعدم المبالاة في سيرها بالحق، ودعا التحكم أن تنفصل عن الاتابكة، وأن يقوى سلطان الدولة الايوبية بالاتفاق معهم والاتصال بهم، والتعويل عليهم في تهديد الأتابكة، فاستخدموا للصالح العام، بل لولا هذه الإمارة لما أذعنت الأتابكة لآل أيوب.

ويفسر ظهرور هذه الإمارة (إمارة آل بكتكين) بحسن إدارة هذه البلدة، وما يتصل بها من عشائر وقرى والقبض على قيادها حتى أذعنت بالطاعة، وإنما كانت قد دبرت مواهبهم الحالة التي كان عليها الأمراء، وأحسنت الإدارة فلم يداخلها سوء، ولسم تعرف بمكروه، بل اشتهرت بالسمعة المقبولة، وعرفت بالأخلاق الفاضلة، ولذا خذلت الإمرارات قبلها وبعدها، وإذا كانت البلدة قديمة، فإنها لم تبلغ من الشهرة ما بلغتها أيام هذه الامارة، فلم تشبه من سبقها.

وحالمة أربل بعد انقراض هذه الإمارة تعين مكانتها في تلك الأيام، فالعمل لا ينفك عن المدينة أو اللواء.

وعدها صاحب صبح الأعشى (١) قاعدة بلاد شهرزور، ولا شك أن السياسة الرشيدة والإدارة القويمة من أعظم العناصر الفعالة التي أكسبتها شهرة سابقاً، وخملت في هذه الأيام، بل أصابتها الضربة القاسية في أيام المغول، فدمرت غالبها، ولم يحدث فيها تجدد من تأريخ انقراض آل بكتكين.

لــم يتــبدل وضــعها كــثيراً، يؤيد ذلك الحال المشاهد منها، فقد تطورت بها الحالات، ولا تزال على ما حكاه الجغرافيون في مختلف الأزمان.

وما كانت عظمة المدينة في شاهق قصورها أو أبنيتها الضخمة، فهذه ظواهر، وانما تتجلى العظمة في بقعتها الصالحة، والأنهر الوافرة، والحالة الزراعية الملائمة، والجبال الشاهقة، والأراضي المنبتة... وهكذا ففي هذه حياة المدينة، وعليها قامت أربل.

## خلاصة وصفوة

إن عهود أربل أيام في المغول تدعو للالتفات كثيراً في أن الدولة المغولية لم تتدخل في جزئيات أمورها وكلياتها، وانما كانت لها إمارة عامة وأن الإدارة المحلية هي التي قامت بالواجب المفروض للإدارة، وتوالى أمراؤها حتى تكونت في أواخر هذا العهد إمارة (سهران) بشكل بارز، وقوة فائقة، أما الحالة الاجتماعية فانها لم تتبدل كثيراً، بل إن نطاق تجارتها بسبب المغول قد توسع، مما دعا إلى الرفاه وتحسن الحالة الاجتماعية، ومن الجهة الاخرى ان الثقافة سارت على نهجها أيام آل بكتكين وظهر علماء أربل ظهوراً بيناً في بغداد والأقطار الأخرى فكان لنتاج علمها و آدابها المكانة المشهورة، إلا أن الواردين إلى أربل قد قلوا لعدم المشوق والمرغب، ففقد أمر الاتصال بالعلماء والأدباء للاقطار الاخرى، وهذه يعد انحطاطاً في التلقيح العلمي.

<sup>(&#</sup>x27;) راجع: صبح الأعشى للقلقشندي (أحمد بن علي ت ٨٢١) [كان فراغا في الأصل، وتمامه: ج:٤، ص٣٦٦، م.ع.ق] (ع، ع).

# أربل في العهد العثماني (اللواء والمدينة)

#### كلمة عامة

ان الألوية للدولة العثمانية قد تؤثر عليها نفس الدولة في حياتها العامة، وأوضاعها السياسية المتصلة بالألوية الأخرى، أو مكانة الدولة من الإدارة ومراعاة اطرادها، فهذه لا تخلو من عمل مؤثر، ولا يهمل أمرها بوجه من الوجوه.

وأما حياة أصل اللواء فهي -عدا ما ذكر - يراعى فيها مكانته من مجاوريه، وخصبه، وهدوؤه، وسكينته، ودرجة علاقته بدولته، وهذا اللواء بلا شك، قد تأثر بالألوية المجاورة، ومقدار علاقتها بأصل الدولة، وحياتها من الوجوه المختلفة.

ويخطأ من ينظر إلى المركز وحده، أو إلى اللواء وحده مجرداً عن الاعتبارات الاخرى، وعن ماضيه، وعن ادارته السابقة، وهكذا ثقافته، فكل هذه لا تخلو أن تكون عوامل، أو لا تكون مجردة من أثر، فلا يهمل شأنها، ولا يترك أمرها... ثم ينظر إلى اللواء نفسه وحياته الخاصة وأدبه ومقدار ثقافته...

ويهمنا هذا اللواء بالنظر لوضعه الجغرافي، من مجاورين، ومن دولة تابع لها، ومن حالات أخرى تستدعي الالتفات إلى خاصة أو إلى عامة، وأن التدقيقات في هذه كلها تدل على نشاط في هذا اللواء في سيرته الادارية، وحالاته الاجتماعية، وأوضاعه الاقتصادية، ومقدار ثقافته...

ومما يستدعى التدقيق:

١ - وضعه السياسي.

٢ - حالته الاجتماعية والاقتصادية.

٣ - ثقافته و علومه و آدابه.

وكل واحد من هذه يحتاج إلى بحث خاص، إلا أن هذه لا تنفك بوجه من حوادثه ولاتنفصل من حياته جميعها، وهي ذات علاقة وارتباط مكين بالاهلين وبالدولة وبالمجاورين... ولا يصلح أن يهمل أمر ذلك كما لا يصلح أن نغفل امر العقيدة الدينية أيضاً، وهذه ذات علاقة في وحدة الأهلين أو أمر اضطراب حياتهم الخاصة والعامة...

والغذاء الفكري ذو اتصال بذلك غير منفك ولا منقطع أبداً، وأبرز ما يشاهد في هذا اللواء من العقائد:

العقيدة الاسلامية، وهذه مقرونة بالمذهب الشافعي، وهي غالبة في الكرد،
 وتكاد تكون عامة.

٢ – اليــزيدية، وهــذه طائفة كانت تعد من طوائف المسلمين، فغلَت في يزيد والأموية، وكان لهذه العقيدة مكانة فيها معروفة (١).

٣ -- الكاكائية، ويغلب على أهليها من الترك الغلو في الإمام على حد على الضد
 من اليزيدية، فغلت في الامام على على عد فاتخذته الهأ أو ماشابه.

٤ - النصر انية و اليهودية.

وإن الطائفتين اليرزيدية والكاكائية، ومثلهما النصرانية واليهودية في قلّة، وإن البيرزيدية قد انقرضت من أربل ولم يبق لها فيه أثر، وكان في هذا اللواء قسم كبير منهم، وقد تكلم فيهم مؤرخون وسيّاحون مروا بديارهم، فدونوا عنهم، وأكثروا من ذلك، فقد ذكرهم نيبهر والمنشي البغدادي، والاستاذ أبو الثناء الألوسي.

<sup>(&#</sup>x27;) كما أورد المرحوم العزاوي كتب عن هذه النطة كثير من البحاثة، والمؤرخين أشرنا البي جمع منهم في مقدمة الجزء الثاني من كتابنا (إحياء تأريخ العلماء الأكراد من خلال مخطوطاتهم) منها:

١ - المخطوطة (٣٩٨٧٩ د، ص) اليزيدية.

٢ - المخطوطـة (٢٠١٠٠ د، ص) مجموعة في النحلة اليزيدية جمعها أمريكي في حدود
 ١٩٣٠ من جبل سنجار.

٣ - المخطوطة (٢٠١٦١ د، ص) فيها مجموعة من المؤلفات حول النحلة نفسها بالعناوين:

أ - اليزيدية للأب انستاس الكرملي.

ب - اليزيدية في كردستان لعبد الرحمن بدر ان.

ج – اليزيدية أو عبدة ابليس.

٤ - المخطوطة (٣٩٩١٨ د، ص) كتاب مجهول المؤلف حول الموضوع نفسه.

٥ - المخطوطة (٢٣٢٤٣ د، ص ) فيها شئ عن البزيدية والحروب معهم.

٦ – ونشر المرحوم العزاوي نفسه كتاباً بعنوان تأريخ اليزيدية.

# الدين الاسلامي

#### ١ – العقيدة

عقيدته معروفة، وفي الأغلب تابعو الإمام الأشعري في نهجه العقائدي، وساروا سيرته وكتب العقائد موضحة، وقل منهم الحنفي السائر على (مذهب الماتريدي)، بل يغلب على الكرد أجمع (عقيدة الأشعري). ولا محل للإطناب في ذلك فإنها معروفة. وعلماء الأكراد في أربل بوجه عام على هذه العقيدة.

وفي الأصل كانت هذه العقيدة قد شرحت وأوضحت من عالمين عظيمين أحدهما أبو الحسن الأشعري، والآخر أبو منصور الماتريدي، وغالب الحنفية على عقيدة الماتريدي، وغالب الشافعية على مذهب الأشعري، والفروق بينهما محدودة جداً، لا يفترقون الا في مسائل معينة، وغالب كتب الشافعية تحوي العقائد والفقه، والأداب الإسلامية (الأخلاق) معاً وهناك كتب خاصة.

ولعلماء الأكراد توغل في علم الكلام (كتب العقائد) كثيراً، ويعد علماؤهم في الذروة من المعرفة، ولا محل للتوسع.

#### الققه ٢- العقه

وهذا فقه شافعي في الأكثر، بل نرى الأكراد قاطبة على هذا المذهب، بل غالب علماء السنة في العراق على هذا المذهب، وفي الأكراد علماء أكابر على هذا المذهب، وفي الأكراد علماء أكابر على هذا المذهب، وليم نر إلا ما قل وندر من النرك أو العرب على مذهب أبي حنيفة، ولا يعرف للمذاهب الأخرى أثر مشهود... وبغداد كان غالب علمائها شافعية.

ومؤلفات الفقة في هذه الأنحاء كثيرة، وإن علماءهم في شروحهم الفقهية، وتعليقاتهم على الكتب والمدونات الفقهية تعين درجة العناية... ويصبح أن يعد علماء الأكراد أكبر المحافظين على الفقه الشافعي والآخذين به، ومن هؤلاء علماء أكابر في أربل وغيرها.

واتصالهم بمؤلفاتهم الفقهية لا ينكر، إلا أن الأيام الأخيرة قد جعلتهم يقتصرون على ما كتبه ابن حجر، ولا يتجاوزون التحفة له، وبعض الكتب الأخرى، وأهملوا أجل المؤلفات مثل(كتاب الأم)، و (مختصر المزني)، و (كتب الإمام الغزالي) فمالوا إلى هذه الكتب، فأدى الحال إلى جمود... إلا أنه كما قلت لم ينقطع الاشتغال بالفقه.

## ٣-الطرق:

إن علماء العقائد قد مالوا إلى الفلسفة وصار لا يفهم الناس معنى العقيدة، ولا يدركها الا القليل من طلاب العلم، فخرجت عن ملامسة العامة، فوجد العوام في الطرق ما يعيد لهم ذكريات وتقوى وصلاح...

وهذه قد اكتسبت مكانة لم تتلها في زمن من الأزمان، وقد ازدادت فيها الطرق بوجه عام ومنها السهروردية وغلبت عليها في الأيام الأخيرة (الطريقة القادرية) ثم (الطريقة النقشبندية) وهذه توسعت أكثر، ونالت قبولاً وعناية على يد المولى الشيخ خالد النقشبندي.

ولم تعرف طرق أخرى، الا الطريقة السهروردية، وربما انقرضت سائر الطرق، وآثار هذه المذكورات لا تزال مشهودة لحد اليوم، ولا ينكر أمرها، وقد زاد شيوعها وذيوعها، وكادت تتغلب على العقيدة وعلى الفقه، والزهد والتقوى مرغوب فيهما، وإن من صفات هذه الطرق أن يتحلوا بذلك إلا انه دخلتهما عقائد باطلة، فلم يعد يفرق أحد بين الزهد والتقوى وبين المراسيم أو الأعمال التي لا يرضاها الشرع مما دخل مؤخراً.

وهنا يهمنا الكلام في هاتين الطريقتين لنعلم مكانتهما في هذا اللواء، وإن كان أمر ذاك غير مقصور على لواء بعينه، أو وضع بخصوصه، بل انتشرت هذه الطرق قديماً وحديثاً، وفي أيام الشيخ خالد كثر الميل إلى النقشيندية بزيادة.

## 2 – الطريقة القادرية:

تنسب إلى الرجل الصالح الشيخ عبد القادر الجيلي، وكان واعظاً من اكابر الوعاظ وزاهداً، عرف بالصلاح والتقوى واعتبرت حياته وسلوكه الديني طريقة نالت شيوعاً، وانتشرت في الأقطار القريبة والنائية، ومبناها الزهد والتقوى، إلا انها دخلتها أمور لا يزال يستنكرها الفقهاء ورجال الدين، ومن درس حياة الشيخ قطع بأنه بعيد عن كل ما يخالف الشرع.

ومن المهم أن نعرف هذه الطريقة في لواء أربل، فهو موضوع بحثنا فلا نعتجاوزه، وإلا خرجنا في موضوع نطاق توسعها، ففي أربل كانت معروفة قبل الطريقة النقشبندية بكثير، وقد شاعت في مختلف أنحاء العراق، وفي ممالك أخرى بلك ان النقشبندية معروفة أيضاً كالقادرية في الموصل، والتأثير مشهود من بغداد

و الموصل.

وأول من علمنا من تمسك بهذه الطريقة شيوخ (تكية خان احمد)، وهي تكية قادرية قديمة ويقال ان شيخها ومؤسسها أيام الهيضة أو الوباء ٢٣٦ههـ-١٨٢١م ظهرت له كرامة في انه فدى نفسه، وبموته انقطع الوباء، وكان قد فتك بالأهلين، وتقع هذه التكية في القلعة وشيخها الآن (الشيخ شريف) وهو من ذرية المؤسس الأول. وتسمى (تكية خان أحمد) أو (تكية شيخ زاده).وإن هذه الطريقة معروفة بهذه المتكية وشيوخها من نحو عشرين ظهراً، وكان خان أحمد من احفاد شيخ زاده، وتوفي في السنة المذكورة (١٣٣٦هـ).

وهناك تكية أخرى قادرية وهي (تكية الشيخ نوري) في أربل، وتقع في محلة العرب... وفي الغالب نرى العلماء في مساجدهم وجوامعهم يتابعون الطريقة التي يميلون اليها، فيظهرون أمرها، وليس ذلك بمتعين في تكية أو مسجد الاما اشتهر مما ذكر...

#### ٥ --الطريقة النقشبندية :

وهذه الطريقة كانت معروفة ببغداد، وبالموصل وبمواطن أخرى، إلا أنها اكتسبت جدة، ونالت قبولاً بالشيخ خالد بعد أن ذهب إلى الهند وأخذها من شيخها المعروف الشيخ عبد الله الدهلي.

جاء (۱) العراق وعاد إليه فبشر بها، وتبعه كثيرون، وصار يعد من خلفائه كل مسن نال قبولاً عند الشيخ خالد، فعد من تلامذته، وذاع أمرها... وتعاليمها و آدابها معلومة، ونشرت في هذه الطريقة مؤلفات عديدة.

وممن أخذ هذه الطريقة عند الشيخ خالد بأربل جماعة من العلماء منهم الشيخ أبو بكر آل ملا أفندي، وآخرون منهم الشيخ هداية الله، وهذا من أشهر شيوخ هذه الطريقة، قد سميت المحلة باسم (الخانقاه) فقالوا محلة الخانقاه، ويراد بالخانقاه تكية النقشبندية الخالدية في أربل.

وتوالــت الطــريقة في أولاد الشيخ هداية الله وفي أحفاده، ولا تزال إلى اليوم، والآن الشــيخ مظهر هو (شيخ الطريقة)، وقبله كان أبوه الشيخ يحيى ابن الشيخ عبد الــرحمن، ابــن الشــيخ محمد سعيد ابن الشيخ هداية الله، وان الشيخ هداية الله أخذ

<sup>(&#</sup>x27;) الأولى إضافة (إلى) إليه.

رأساً (۱) من الشيخ خالد، فهو خليفته بخلافة عامة، كما أنه أخذ منه العلوم و اجازه بها، فتو الى بعده أو لاده و أحفاده، و ان الشيخ أسعد اعدم في استانبول، و هو ابن الشيخ محمد سعيد، وله من الاو لاد الشيخ محمد و هو الآن قاض في أربل (سنة ١٩٤١م)، و هـو مـدرس في الجامع ايضاً، و الشيخ علي من أو لاد الشيخ أسعد أعدم باستانبول أيضاً، وله أو لاد في تركية، و من المعروفين شيخ جميل، و الشيخ رؤوف أو لاد الشيخ شاكر بن الشيخ محمد سعيد ذكره الاستاذ أبو الشيخ محمد سعيد ذكره الاستاذ أبو الثناء الآلوسي في رحلته.

وللشيخ مظهر (شيخ الطريقة الآن) أخوة، منهم الشيخ ابر اهيم، وحسام الدين، وفاضل ويوسف.

وهذه الأسرة قد هاجرت من الهند، وإن رجالها توطنوا العراق في أربل، والآن توارثوا الطريقة ومشيختها، ولهم المكانة المقبولة في الإرشاد وفي العلمية، ولا محل للإطالة، فالطريقة معروفة، وقد ظهرت على يد المولى خالد النقشبندي، وتجددت على تلامذته، وخلفائه.

والشيخ هداية الله جاء عنه في المجد التالد أنه قرأ على الشيخ خالد العلوم، وأجازه بها، كما أذن له بالإرشاد بوجه عام، وبعد وفاة الشيخ خالد استولى كور باشا السرواندوزي على أربل، فاضطر أرباب الطرق على التدريس، وإن من لم يستطع منهم ذلك قد منع ان يتولى المشيخة، وكان يحب العلماء، فرأى من الشيخ هداية الله قدرة على التدريس ما بهره بها، لأنه لم يسبق له أن درس قبلاً، وبقي يرشد ويدرس إلى أن توفي ببغداد، ودفن في جنب الشيخ يحيى المزوري العمادي في المقبرة الكيلانية، قال السيد ابراهيم فصيح الحيدري: قد تشرفت بخدمة الشيخ هداية الله الأربلي في بغداد وأربل، وفزت بأنظاره ودعائه (٢) والملحوظ أن الشيخ يحيى المزوري العمادي توفي ببغداد ودفن في مقبرة الشيخ عبد القادر الكيلاني، فيكون قد دفن المترجم هناك. (٢)

وعد صاحب المجد التالد جماعة من العلماء الآخذين بهذه الطريقة من أهل

<sup>(&#</sup>x27;) أي أخذ الطريقة...

<sup>(</sup>٢) المجد التالد ص ٢٤. (ع، ع)

<sup>(&</sup>quot;) المجد التالد ص٤٤. (ع، ع)

أربل و أنحائها. منهم:

محمد بن آدم الكردي البالكي.

والعلامة عبد الله الچلي.

والشيخ أبو بكر الملقب كوچك ملا الأربلي.

ومحمد بن إسماعيل الكوي سنجقي.

ومحمود و أحمد العمر گنبدی(۱).

ومحمد الأربلي.

و أسعد الچلى.

وذكر لي قاضي أربل الشيخ محمد المذكور سابقاً أن العلماء والمدرسين ليس لهم مخصصات، وإنما هم أئمة جوامع، ويدرسون بها ويقومون بخدمات إرشاد ومشيخة طرق وأعمال دينية أخرى، وقل منهم من كان له راتب، والحق أن خدماتهم لا تنكر، ويشكرون على ما يقومون به من واجب ديني، وارشاد إلى الصلاح وعمل البر...

## المعاهد الخبربة

إن العلوم والآداب، وكذا الطرق والعقائد، والحالات الاجتماعية العامة متأثرة بالمعاهد الخيرية وتشمل:

١ - المدارس

٢ - الجوامع والمساجد

٣ – التكايا أو الخانقاهات

وفي الغالب تشترك في واحد منها، فالمدرسة جامع ومسجد وتكية، وكذا الجامع مدرسة وتكية، وكذا الجامع مدرسة وتكية، وهكذا التكية أو الخانقاه تعتبر مسجداً ومدرسة أيضاً، فكل هذه مواطن عبادة وثقافة معاً، ولا يفرق هنا بين المدرسة والجامع، إلا أن التكية قد تكون معروفة بأشهر وصف لها.

\* \* \*

<sup>(&#</sup>x27;) الأصبح: العمر كنبديان.

## وأشهر المساجد والجوامع:

١ - جـامع القـلعة، وقد استمر التدريس فيه لآل ملا أفندي من أو اخر المائة الثانية عشرة إلى أيامنا الحاضرة، أي إلى وفاة ملا أفندي الصغير. وهذا جامع ومدرسة معاً، وفيه خزانة كتب، ويسمى (الجامع الكبير).

وقد سبق الكلام عليه في مبحث (آل بكتكين). وكان قد عمره نجيب باشا والي بغداد وجاء تأريخ تعميره:

(نجيب پاشا مزين ايلدي بو دار تقوايي) ١٢٥٦هـ .

ثم عمر المدرسة كوچك ملا وجاء ذلك في أبيات:

عناكب اجتمعوا وهموا الفخر المستعوا الفخر سألتهم تأريخ ما صنعوا الشطر الشطر قد ننسج الغار على أبي بكر فأسرعوا تأريخه مجيباً قد ننسج الغار على أبي بكر

٢ - جامع السوق:

قديم وليس فيه تدريس، ويقع في اسفل القلعة.

٣ - جامع الحاج قادر.

هو لجد آل الدباغ الحاج عبد القادر ابن الحاج سعيد في محلة العرب، بني سنة ١٣٢٠هـ، وكان محل دباغة فأمرت الحكومة برفعها، فاتخذ محلها جامعاً.

- ٤ جامع فتاح چلبي الدباغ. في محلة تيراوة.
  - ٥ مسجد الحاج داود:

أسس سنة ١٣٢١هـ ويسمى جامع السوق في محلة العرب وسط السوق، وكان مدرسه الشيخ محمد أسعد أفندي، وتوفي سنة ١٩٣١م بأستانبول، وكان شيخ الطريقة النقشبندية أخذ عن (قاضي داود) في ناحية ديرة حرير التابعة للواء أربل.

٦ - جامع الشيخاني، فيه مدرسة تسمى مدرسة الحاج ملا ابر اهيم

أربل في مفتلف العصور\_\_\_\_\_\_

الطغر امهجي<sup>(١)</sup>.

٧ - مدرسة ملا رسول. في القلعة ومدرسها اليوم عبد الرحمن بن ملا رسول.

٨ - جامع الحاج صالح يكن. في القلعة ليس لها اليوم مدرس.

٩ - جامع شيخ محمد چولى (٢) أفندي. فيه تكية للنقشبندية في محلة العرب.

١٠ - جامع الشيخ صالح البرزنجي. في محلة العرب.

١١ - جامع شيخ أبو بكر، في محلة الخانقاه.

١٢ - جامع الحاج مولود.

١٣ - جامع السيد محمود أغا. في محلة العرب.

١٤ - جامع الحاج صالح الدباغ. هو ابن عبد القادر الدباغ.

١٥ - جامع ملا عمر .

١٦ - جامع شيخ عارف .

١٧ - جامع ملا محمد ديره بروشهيى. في محلة العرب، وبروشه قرية في ناحية باتاس.

١٨ - جامع الشيخ عبدالله، في محلة الخانقاه .

١٩ - جامع الشيخ محمد آلتي پارماق.

### والتكايا أشمرها :

١ – تكية الشيخ عارف.

٢ – تكية الشيخ نوري، في محلة العرب وهي قادرية .

٣ – تكية خان أحمد. قادرية، شيخها اليوم الشيخ شريف. وتسمى (تكية شيخ زاده).

هـذا وفي خارج أربل مساجد ومدارس سيارة، كما أن المساجد لا تخلو

<sup>(&#</sup>x27;) الأولى :الدوغرمچى.

 <sup>(</sup>١) الف المرحوم زبير بلال اسماعيل كتاباً عن الشيخ چۆلى. يقع في ٧٠ صفحة طبع عام
 ١٩٨٩ في مطبعة التعليم العالى في أربيل.

من مدارس حنى في القرى، وفي كويسنجق خاصة مساجد كثيرة من أهمها (جامع الحاج بكراغا). أسسه الحاج بكراغا ابن محمد آغا حويز، وكان أديبا وله ديوان شعر. بني سنة ١٢٦٠هـ وتوليته بيد أولاده، وله موقوفات لا تنزال باقية وأصل آل حويز من (ديزه يي) القبيلة المعروفة، وهناك اسرة أخرى معروفة وهي (غفوري) من قبائل بلباس...

هذا. ولا نرى حاجة لذكر المؤسسات الخيرية في الأقضية والنواحي فإنها كثيرة، ولكنها اشتهر منها ما ذكر.

#### عقائد اليزيدية :

جاء في تواريخ متعددة، وفي رحلة أبي الثناء الاستاذ الآلوسي، وفي رحلة ينبهر ان هذا اللواء لا يخلو من يزيدية، وفيه تعداد مواطنهم، وكذا في رحلة عبد الله المنشي إلى نحو مائة سنة أو يقارب ذلك، ثم أزال أثرهم، فلا محل لذكرهم الآن، وقد بحثنا في تأريخ اليزيدية مفصلاً.

### عقائد الكاكائية :

لاترال قرى معروفة بـ (صاره لو)،وتقع على الزاب الأعلى، إلا أنهم في قلة، وتغلب عليهم (عقيدة العلي اللهية) أو ما يقاربهاعلى ما أوضحنا ذلك في كتاب (الكاكائية في التأريخ) فلا مجال للتفصيل هنا.

### البهود والنصاري:

عقائد النصارى معلومة، والتوراة والانجيل منتشران، وعلماء كل طائفة من طوائفهم معلوم، إلا أن قلتهم لم تدع ما ينتشر من عقائدهم سوى كتبهم المقدسة، وبعض المؤلفات الدينية، وهي قليلة جداً، وأقل منها تأريخ العقائد... والنصارى في مختطف الأنحاء العراقية، إلا أنهم في لواء أربل أكثر من اليهود، وكانت أربل، وما جاورها محل ديني ومرجع معتبر (۱) يرجع إلى علماء النصارى العديدين في هذا اللواء وفي غيره، وقد سبق ذكر ذلك ولا

<sup>(&#</sup>x27;) الأصح : محلاً دينياً ومرجعاً معتبراً.

يـزال النصـارى كثيرين في شقلاوة (شقاباد)(۱)، وأنحاء عديدة متفرقين هنا وهناك في أربل وغيرها.

واليه و قليلون، وهم منتشرون بين الأكراد، ومنهم عدد وافر في لواء أربل، ولم يكن لهم مرجع ديني في مركز معين من لواء أربل، وإنما يرجعون إلى بغداد أو إلى الموصل...

و لا تسمح الحالة بالتفصيل هنا، وانما يأتي الكلام عليه في محل كثرتهم.

### الوضع السياسي :

هـذا العهـد متصل بسابقه انصالاً وثيقاً، إلا أن هذه الدولة قد اكتسحت أربل، واستعصت عليها شهرزور. وكانت إدارتها مستقلة تارة، وأخرى تابعة لشهرزور، وهكذا كانت إدارة هذا اللواء متغيرة جداً، قد اعتبرت أحياناً كثيرة قضاء تابعاً للموصل، أو للواء كركوك، فهو في تحول مستمر تبعا للسياسة ومقتضياتها.

ولم يعطف لهذا اللواء من الأهمية ما يجعله لواء، وفي غالب الأحيان كان قضاء، وانقطع عن لواء شهرزور أو صار هو تابعاً له، واكتسبت شهرزور مكانة من جراء تصلبها في الكفاح، والمقاومة الشديدة، ثم لما وقع من النزاع بين إيران والترك مجاورتها لإيران ما كان مفقودا قبلاً، فتوجهت أنظار الترك اليه، وزاد اهتمامهم به بعد ان اضطر للرضوخ للدولة العثمانية، وأهمل أمر أربل، فلم يعد لواء إلا في بعض الأحيان.

-نعـم إن أربـل اكتسبت مكانة من ناحية أخرى. من جراء سكناها من كيرين من الترك، فكونوا علاقة بالعثمانيين كبيرة جداً، وغالب أيامها تابعة في التشكيلات الادارية أو في حالة ارتجاج وتحول.

وفي حالاتها كلها لم يطرأ على وضعها وسياستها ما يُخِلُ أو يدعو للاضطراب، إلا أن الأمر المهم هو أن الأدب التركي فيها نال مكانة، وإلا فالوضع السياسي الاجتماعي لم يتغيرا إلا في سعة نطاق القضاء وضيقه مما

<sup>(&#</sup>x27;) الأصبح: شقلاباد.

الم يؤثر على حقيقة الطبع والحياة المستمرة، بل لا تزال كما كانت ،لم تقبل توسيعا في قلعينها، وما في الربض فإنها تابعة للراحة وسعة الحال أو الاضطراب والضعف في المعيشة.

وهناك حالات عامة مؤثرة في الحروب العراقية، وفي وضع أصل الدولة وهدوء المملكة واضطرابها، وهذه لا تقتصر على أربل وحدها، ومما أثر كثيراً على هذا اللواء في حروب الدولة مع ايران وفي حروبها مع المماليك، وفي حالات التوتر مع أمراء بابان... وهكذا مما لا يحصى من الوقائع القريبة من اللواء والخاصة به.

ويهمنا كثيراً أن نستعرض الحالة في تشكيلات إدارة هذا اللواء، وما لحقه من تطور يتبين امر إدارته، وأن تفهم درجة الاهتمام به وما ناله في مختلف العهود العثمانية من تطور، وهذه وأن كنا أوضحناها في حينها من تأريخ العراق يهمنا استعراضها وأمر إجمالها على أن نترك التفصيل للتأريخ المذكور.

وليس لدينا ما يعين ذلك بدرجة معرفة إمارتها وتكونها، وعلاقتها بالدولة العيثمانية، أو معارضتها لها في حالاتها المتنوعة، إلا نتفاً مبعثرة، وبالتعبير الأولى إن المرجع الوحيد يكاد يقف عند (الشرفنامة)، فلا يتجاوزها، ولكن الوضيع المطرد قد يفسر بعض الحوادث، أو تكون الإمارات في هذا اللواء، وما ذلك إلا لغفلة الزمن، وانصراف المجاورين إلى الأمر المهم الذي دعا إلى هذا الانصراف.

# تأريخ امراء أربل في العهد العثماني

علمنا إمارات صغيرة قد تكونت في أواخر أيام المغول في أربل، وشهرزور وأنحائهما، وامتدت سلطة بعض الإمارات إلى شهرزور أو إلى أربل... وهذه تغلب بعضها على بعض، فكان آخر هؤلاء الأمراء في أربل (أمراء سهران). تكونت إمارتهم قبيل العهد العثماني، استولت على أربل، وتغلبت عليها، ولم يعرف من أمرائها السابقين من انتزعت الإمارة منهم من جهة ان هذه الأمارات عشائرية، بدوية أكثر منها متحضرة، أو منصرفة للحضارة ...

ولا تتعين هذه الإمارة الا بالكلام على أصل (إمارة سهران) ثم استيلائها على أربل، والمرجع الوحيد (كتاب الشرفنامة)، فهو من أثمن الوثائق في تأريخ أربل لهذا العهد، يبين مكانة هذه الإمارة لا عن وثائق تأريخية مضبوطة ومدونة في حينها، وانما يعول على المسموع المنقول من الأفواه لا غير، إلا أن أو اخره مؤيد بالتاريخ العثماني المطرد المستمر في عصوره المختلفة، وهو من المؤرخين الموثوق بهم، والمعتمد على أمانتهم...

ولا شك أن هذا الأثر أوضح العلاقة بالماضي، وإن كان إيضاحه قاصر (۱)، وفيه غموض لاينكر، ولكنه جاء مفيداً جداً، لا ينكر فضله، ولا يهمل شأنه، بل لولاه لما علمنا شيئاً عن تأريخ هذا اللواء يستحق الاطراء، ولا علن أمارته هذه، فلم نجد بياناً أو سع من بيانه... وإننا ننقل منه ونلخص ما هنالك ببعض الاختصار.

كان حكام صهران (سوران) يتولون إدارة بلادهم، وتعزى إمارة صهران إلى إمرئ يقال له (كلوس) كما لقب بذلك من أهل تلك الأنحاء ويراد به (الأشرم) أي الساقط الأسنان الأمامية من فمه، وكان في الأصل من قرية

<sup>(&#</sup>x27;) الأولى: قاصراً.

(هوديان) ويقال لها (يهوديان) أيضاً، وكان راعياً في تلك القرية، ولما توفي اعقب من الأولاد عيسى وإبراهيم وشيخ أويس، وكان عيسى منهم شجاعاً فجمع إليه بعض الأوباش، وتمكن أن يجذب إليه الجماهير من هذا النوع بإحسانه اليهم، فدخلوا في طاعته، ومن ثم عادى حاكم البلد آنئذ، وعزم على مقاومته، وكان يطلق عليه وعلى جماعته بطريق الهزؤ والسخرية أسم الأمارة فيتوجه إلى (بالكان)، وإن أهل تلك الناحية أحبوه، فاتفقوا معه على قبول إمارته.

ولم تمض مدة حتى تبعه خلق كثير، فعزم على فتح قلعة (وان) وكان في أطراف تلك القلعة صخوراً (١) حمراء ويقال لها (سرخ) فكان عيسى وأصحابه يجلسون على تلك الصخور، وشرعوا في الحروب، ومن ثم لقبوا برسنك سرخي) أي أصحاب الصخور الحمراء، ومن جراء كثرة الاستعمال صاروا يسمون (سهران)، فقالوا للسرخ (سهراً) فشاع كذلك، وتساهلوا في التصرف باللفظ... والظاهر أنه معلوم بهذا الاسم قبل هذا العهد بكثير...

وبعد قتال عنيف تمكن من الاستيلاء على البلد فزاد سعدهم، واشتهر صيتهم، وكان بتدبيره الصائب قد تمكن من الاستيلاء على (ولاية سهران). ودام على هذه الحالة إلى أن توفي، فخلفه ابنه (شاه على بيك). وهذا دام حكمه مدة من الزمن، ثم توفى عن أولاده:

- ۱ عیسی
- ۲ میر بوداق
- ٣ مير حسين
- ٤ مير سيدي.

فقسم والدهم هذا في حال حياته ملكه بين أو لاده الاربعة، فقنع كل بقسمه، وكان منهم الأمير عيسى، فطال أمد حكمه، وتحارب مع مير بوداق حاكم بابان فقتله ثم مات، فخلفه ابنه (پير بوداق) ،و هذا استولى على ناحية

<sup>(&#</sup>x27;) الصحيح: صخور.

سوماقلق، انتزعها من أيدي القزلباش ثم توفي عن:

- ابنه الأمير سيف الدين.
- ٢ ابنه الآخر أمير حسين.

وخلفه الأمير سيف الدين، ولم يطل أمده، فمات، وخلفه أخوه (مير حسين)، و هذا أيضا توفي فتولى بعده ابنه الأكبر سيف الدين. ودامت (سوماقلق) في تصرفه وبعد وفاته صار مكانه عمه (مير سيدي بن شاه علي بيك). (')

## إمارة أربل

اشتهر هذا بالسخاء، والشجاعة بعد وفاة والده في شقاباد، وهذا توسع حكمه إلى (أربل) فتسلط عليها وزاد نطاق سلطته إلى كركوك والموصل، ودامت مدة بلاد سهران مستقلة تحت حكمه، الا انه ذهب كغيره فلم ينج من براثن الموت.

وترك من الاو لاد:

١ – امير سيف الدين

٢ - مير عز الدين شير.

٣ - سليمان.

أما الأمير سيف الدين، فإنه مات في شبابه، وأما عز الدين شير فإنه ولي أربل بعد والده، وفي سنة ١٩٤١هـ، وفي أثناء ورود السلطان سليمان القانوني إلى فتح بغداد قد شتى في تلك الانحاء، فبدرت من أمير أربل المذكور بعض ما أوجب نفرة السلطان منه فقد علم أنه حدثت مراسلة بينه وبين شاه ايران، اشتبه بأمره من جراء ذلك وإن كانت المراسلة أو ارسال الكتب كانت من الشاه لا منه، فأمر بقتله، ومن ثم نصب السلطان حاكماً على أربل (حسين بيك الداسني) من اليزيدية، أنعم عليه السلطان بإمارتها...

<sup>(&#</sup>x27;) راجع: شرفنامه ،ص:۲۷۸.

ومن ثم علمنا من أمراء أربل في العهد العثماني:

١ –عز الدين شير المذكور.

٢ - حسين بيك الداسني اليزيدي.

# مصير إمارة سهران أو انتزاع الإمارة

ان انقراض إمارة أربل، وانتزاعها من أمراء سهران لم يقض عليها من كل الوجوه، وإنما بقيت الإمارة متجولة ولا تزال حية، إلا أنها غير مستقرة، بقيت مدة بعد هذا التاريخ... انحسرت إلى الجبال، واعتزت بالمواقع الجبلية المستعصية على الحكومات، فتمنع بها أمراء سهران.

ومن ثم علمنا أن عز الدين شير قد خلفه في إمارة سهران أخوه (سليمان بيك) ولم تمض مدة حتى توفى، وكان هذا قد خلفه من الأولاد:

- ١ قلى بيك.
- ٢ أمير عيسي.
- ٣ أمير سيف الدين.

إن السلطان سليمان انتزع هذه الإمارة، وولي أربل وسهران جميعها إلى حسين بيك الداسني، وزال حكم تلك الإمارة من أيديهم، إلا أن الأمير سيف الدين قد اعتز بلواء (سوماقلق)

ولم يرض بذلك أو يكتفي (١) به، وإنما وقعت حروب عديدة، بين الأمير سيف الدين وبين حسين بك الداسني، فلم يتمكن من مقاومة الداسنة، فاضطر إلى ترك بلاده، والالتجاء إلى بيكة بيك حاكم اردلان، الا أن هذا قد تغافل عنه ولم يناصره أو يبدي له أي معاونة، خوفاً من السلطان سليمان لسطوته وقهره،

<sup>(&#</sup>x27;) الأولى : أو لم يكتف.

فخاف من سخطه، فأيس من حاكم أردلان، فاضطر إلى العودة إلى سهران فجمع إليه جماعة، وسار إلى أربل فتمكن من اكتساحها، فمالت إليه الطوائف والأقوام في سهران، وكانت تابعة له بكل معنى الكلمة.

وكان قد تولدت في سهران النفرة من اليزيدية، فحمل حملة شعواء في المروم قهرهم وتدميرهم، وتظاهر باعلان الحرب على اليزيدية، فسار عليه حسين بيك بقوة عظيمة، ومن ثم كانت نتائج هذه المعركة أن تغلب الأمير سيف الدين على اليزيدية وعلى حسين بيك الداسني، فقتل من أعيان اليزيدية ومتميزي الداسنية نحو خمسمائة عدا الأفراد الآخرين، وحصل على غنائم كثيرة، وكذا أعوانه، والخسائر في النفوس لا تحصى، فتمكن سيف الدين في إمارة سهران، واستولى على اربل، وقضى على جموع حسين بيك مرات، ودمرهم شر تدمير.

بلغ الدولة العثمانية ما أصاب حسين بيك الداسني من المغلوبيات المتوالية والوبيلة، فدعى إلى استانبول فامر السلطان بقتله، فكان ذلك جزاء عمله...

وكان الأمير سيف الدين بإغراء من يوسف بيك برادوست المشهور بيل المأور فازي قران) قد عزم على السفر إلى السلطان طالبا العفو منه عما بدر، وان يولي (إمارة سهران) كما ورث ذلك من آبائه وأجداده، ولكنه من حين ورد أمر السلطان بقتله فقتل.

### قلي بيكبن سليمان بيكابن مير سيدي

من أمراء سهران، وقد تقدم ذكر أبيه وجده، وهذا بعد أن استولى الداسنية عليه، على سهران حاربهم عدة مرات وكان في كل مرة يتغلب الداسنية عليه، فاضطر إلى ترك دياره، فالتجأ إلى الشاه طهماسب، وذهب كثير من أهل السهران إلى هناك (إلى ديار العجم) إلا أن قلي بيك عاد إلى السلطان سليمان، والعبة اليه، ولكنه لم ير من الصواب بعد ذهابه إلى الشاه طهماسب أن يوليه إمارة سهران، وإنما أنعم عليه بلواء السماوة من أعمال البصرة.

وطلب حاكم العمادية السلطان حسين بيك أن يكون على سهران، فأنعم

عليه بناحية حرير من أراضي سهران، فدام قلي بيك في السماوة، نحو عشرين سنة متوالياً حتى توفي.

وترك من الأو لاد:

١ - بوداق بيك

٢ - سليمان بيك.

أما بوداق بيك فإنه بعد وفاة والده حكم شقاباد، وهذا قد تولد الخصام بينه وبين أخيه، فلم يستطع المقاومة، فالتجأ إلى حسين بيك حاكم العمادية فتوفي في بلدة عقرة من أعمال العمادية.

#### سليمان بك ابن قلي بيك

كان شجاعا، محبا لرعاياه، وكان معروفاً بوفرة العقل بين أمراء الاكراد، ولله صححة الفراسة، فلما توفي والده حكم ولاية سهران، وهذا نازع (قبيلة زرزا) فجهز عليها جيشا كبيرا، فاكتسحها، وقتل من رؤسائها نحو خمسين، قنل فيهم كثيراً وأسر عيالهم ونهب أموالهم، وجاء بهم إلى ولاية سهران، فعرض هؤلاء شكواهم إلى سلطان مراد، فأمر بالقضاء عليه وعلى أعوانه لما قاموا به، الا انه في تلك الاثناء كان سليمان بيك قد نهب بعض ولايات القزلباش، وانتهب أموالاً كثيرة، وأخذ أسرى، فبعث بذلك إلى السلطان مراد، فدعا ذلك إلى العفو عنه، وأن يغمض عينا عما سلف منه.

وفي سنة ٩٩٤هـ كان قياد بك وهو من بني اعمامه قد تصرف في السلواء وتحرك ببعض الاوضاع غير اللائقة، ففي السنة المذكورة هاجمه سليمان بيك وقتله، واستقل بامارة سهران، وأذعن له المجاورون، وصاروا يخشون بطشه، ثم قضى آخر أيامه بالطاعة والعبادة.

ولما توفي خلفه ابنه علي بيك. وهذا قد فوض إليه السلطان إمارة سهران، ولا يزال بها إلى سنة ١٠٠٥هـ ومن ثم انقطعت أخبار الشرفنامة، ووقفت عند هذا الحد...

ومن هذا علمنا بوضوح إدارة أربل وسهران من أول أيام الحكم العثماني الى سنة ١٠٠٥هـ فوجب أن نلتمس حوادث أربل الأخرى من مواطن

تأريخية متنوعة لنعلم تسلسل الإمارة، وتأريخ انقراضها، أو تأريخ تسلط الدولة العثمانية على سهران وأربل اذ نسمع أن هذه الإمارة لا يزال يحكمها آخرون في بلاد سهران وأنحائها، فلا نعلم درجة علاقتهم، ولا طريق اتصالهم...

ولعل في الصفحات التالية ما يجلوا عن هذه الإمارة أكثر، أو عما تولد من إمارات أخرى، وندرك ذلك في حوادث (آل بابان) أيضا الذين علا سعدهم فلي تلك الأنحاء، وفي أنحاء شهرزور، وكذا حوادث أخرى لا يخلو المؤرخون من التعرض لها، أو مراعاة علاقاتها... فاستنطقنا مؤرخين عديدين لمختلف العصور ودونت ما أمكن تدوينه باختصار، والتفصيل في أصل التاريخ (تأريخ العراق).

# امعراء سهران بعد هذا التاريخ

لـم نجد ذكراً لأمراء سهران لما بعد ما ذكرته الشرفنامة مباشرة، وانما رأينا لهم بعض الذكر في حوادث سنة ١٠١٥هـ - ١٦٠٧م أيام نصوح باشا والي بغداد ورد ذكر امراء سهران الا انه لم يعين لهم التاريخ اسماً، وذلك ان الوالـي المذكـور أراد ان يستميل الأكراد، فقدم الخلع إلى كل من سيد خان و (أمراء سهران) من الاكراد لحرب أحمد الطويل ببغداد، فظهرت منهم ميول نحـو احمـد الطويل، فإنه حينما ورد أربل كتب إلى أمراء سهران والى سيد خان، فلم يسمع له قول، بل ناله الخذلان، وهكذا كانت كل استعانة فاشلة أيام (بكر صوباشي) وحوادثه حتى فتح بغداد أيام السلطان مراد الرابع سنة ١٠٤٨م.

وفي هذه الأيام المقارعات الدولية على قدم وساق، فلا أمل أن يتعرض المؤرخون للإمارات الصغيرة، ولم يذكر للترك انتصارات أيضا ليعين كل أمير أبدى بسالة، وهكذا كان الأمر في تعداد امراء الكرد والبحث في اماراتهم ليمن ملحوظاً من الترك لعدم تسلطهم عليهم، إلا أننا نعلم أن امراء سهران كانوا خارج أربل، وتمكنوا في أنحائهم، وقويت شوكتهم استفادة من قراع

الدولتين وغفاتهم عنهم، ومناعة مواطنهم.

وكل ما علمناه أن أمراء حرير (امراء سوران) قد توسع نطاق حكمهم إلى أشنه، وصارت إمارة زرزا تحت نفوذهم ثم قامت (قبيلة بلباس) فتسلط على تلك الأنحاء، وبقيت قبيلة زرزا تحت حكمهم، وتابعة لهم ومن جراء نفوذ البلباس انقطع حكم امراء سهران من أوشنة.

وفي هذه الأتناء ظهر امراء بابان أيضاً، فتسلطوا على شهرزور، وعلى كوي وحرير، فصار هؤلاء في حالة ضعف وإدارة محدودة، ولكنهم لا يخلون من تقوية من الدولة العثمانية ومناصرة ضد البابانيين. وجاء ذكر بعض المرائهم مثل سليمان بك بن قلي بك حاكم حرير أي سوران، وهذا هو الذي المتد نطاق حكمه إلى اوشنه.

ومن أمرائهم عثمان باشا حاكم كويسنجق من أمراء سوران، دام حكمه مدة طويلة، ومن لقب باشا يفهم أن الدولة ناصرته على البابانيين، ثم عصى على الدولة فحاربه الوزير سليمان باشا أول وزير من المماليك، فقتله في سنة على الدولة فحاربه ولعله آخر أمراء سوران (۱) ولا شك أن إمارة البابانيين أبعدت البلباس عنها لما شعرت فيها من قدرة، استعانت بالدولة لهذا التبعيد، وقلصت إمارة السهرانيين، بل قرضتهم، أو لعلها أبقت عليها تحت نفوذ البابانيين حتى ظهور محمد باشا الرواندوزي.

في عهد المماليك – كما مر – خفي أمراء سهران، ولم يعد لأمرائهم ذكر لما حصل عابه (آل بابان) من تفوق وسلطة على الإمارات الصغيرة كإمارة سهران، وإمارة الجاف وأمثالهما، فكانت الكلمة المسموعة للبابان باعتبار ان امارتهم صارت عامة، ونفوذها على الإمارات الاخرى كبير.

ومن جهة أخرى إن بغداد كانت في شغل شاغل في امور أخرى، كما يفهم من حوادث العراق هذه المدة، وأمل الدولة ان يتمكن من عشائر العرب، والقضاء على نفوذهم، والاستيلاء على الانحاء التي هي تحت تسلطهم

<sup>(&#</sup>x27;) تقرير درويش باشا وعنوان المجد. (ع،ع)

وإدارتهم...فصد ذلك عن تحريك ساكن الأكراد، وإلا كان في الوسع أن لايترك للبابانيين المجال في استخدام القبائل والإمارات الصغيرة لصالحها بحيث لم يعرف غيرها، فاستولى البابانيون على البلدان المجاورة، وأبقوا الإمارات على حالها.

هذا مع ملاحظة أن أربل كانت تابعة في غالب أحيانها للموصل، فلم يستعرض لوقائعها إلا أن الحكم لم يتجاوز أصل المدينة، وبعض القرى المجاورة، وإن (إمارة سهران) بقيت على حالها متفقة مع آل بابان، فتمكنت أن تعيش، وإلا اضطراب أمرها كما اضطرب أمر البلباس. وأربل، وآلتون كوكبري<sup>(۱)</sup>، وكركوك بقيت للدولة محتفظة بخط الطريق بين أربل وكركوك، ولحم تستطع أن تتسلط على الأنحاء... بل إن (كوي وحرير) لا تزال في حكم آل بابان ولا شك أن (سهران) ضمنهم، وأنها إمارة قبائلية لم تخرج على إمارة بابان ولا شام محمد باشا المعروف بركور باشا) والي كوي (كذا)، فإنه ولم يظهر إلا اسم محمد باشا المعروف بركور باشا) والي كوي (كذا)، فإنه في سنة ١٢١٧هـ كان قد أبلى البلاء الحسن في حرب اليزيدية. (٢)

وكان الأمل في داود باشا أن ينصرف إلى تنظيم آل بابان، أو القضاء على إمارتهم إلا أنه حدث من الواقع ما صده عن ذلك، وبقيت الحالة على ما كانت عليه بل على أسوأ حالاتها، ويهمنا أن نعين أن أربل المدينة وحدها، وبعض قراها كانت تابعة للدولة، والباقي لا يزال من كوي وحرير في تسلط آل بابان، وبقي كذلك طول حكمه، ولم ينل مأربا، أما السهرانيون فلا يعلق على الموجود منهم أهمية، ولم يتمكنوا بوجه من مزاحمة آل بابان، أو لم يظهروا كإمارة لها شأنها ومكانتها في التأريخ...

وهنا لا نمضي دون أن نذكر (مير كور باشا) الراوندوزي، أو (كور محمد باشا) السراوندوزي، فإنه لا يعرف عنه وعن أسرته قبل ظهوره،

<sup>(&#</sup>x27;) الصحيح : آلتون كوپرى.

<sup>(</sup>٢) مطالع السعود ص١٣٢ . (ع،ع)

والمسموع أنه من السهرانيين، وبعضهم يقول كان من أمراء (لب زيرين)، وإن اسرته كانت تقطن في أراضي برادوست التابعة لقضاء (رواندوز) منهم من عده من بلباس، وإن الأكراد هناك يتغنون بفعاله وشجاعته من أيام داود باشا، بل قبل ذلك من سنة ١٢١٧هـ – ١٨٠٣م. وقد مات بلا عقب والآن الباقون من ذرية أخيه رسول بك، ومنهم اسماعيل ابن سعيد بك بن عبد الله بك بن رسول بك المذكور، وعبد الله مخلص بك بن أخي اسماعيل بك قتل قبل بضع سنوات غيلة، كما أخبرت الجرائد بذلك، وعلى كل حال قضى على هذه الإمارة ولم تعمر طويلاً وإنما ماتت بوفاة مير كور الراوندوزي سنة ١٢٥٢هـ هـ ١٨٣٧م.

وبقيت أربل حتى آخر العهد العثماني في حكم الدولة، ولم تظهر فيها إمارة بعد السهرانبين، وبعد مير كور باشا، وإن بقاياهما لم يكن لهم من الشأن ما يستحق الذكر، والعشائر الموجودة لم تنل من المكانة ما نالته إمارة السهرانيين، أو كور محمد باشا...

والآن عشيرة سوران ضئيلة العدد، ورئيسها علي بك ابن خورشيد بك، وتسكن ناحية باتاس، ويجاورها عشيرة (زراري)، ومن قراها (گرد مامك) و (افراز) وغيرهما، وتقع قراهم على الضفة اليسرى من الزاب الأعلى، والمسموع أن عبد الرحمن باشا البابان قد قتل أحمد باشا امير سوران ابن قوچ باشا، فهو معاصر له، وبهذا يكون آخر أمرائهم قوچ باشا وابنه حمد باشا المذكور، قتله في الغرفة أثناء عودته من بغداد، وقد ذكر في تقرير درويش باشا، وفي سياحتنامه، حدود عن سوران وإمارتها وكذا في عنوان المجد بما نصه:

«عشيرة الصهران: هي في الأصل أميرة جميع الأكراد والصهران من طئ نسباً، ومنهم حكام كويسنجق اولاد عثمان باشا، وقد انقرض هؤلاء الحكام، وبقي منهم بعض الضعفاء بعد أن كانوا ملوك الأكراد، والأكراد يعترفون بذلك، وحق هذه الطائفة التقدم إلا أن القلم زل بتأخيرها، كما جرت

المقادير بزوال ملكها.»أهـ (١)

هـذا وتسمى اليوم (عشيرة ميران بكي). ولم يعين الحيدري عثمان باشا ولا صـلته بالتأريخ، مع العلم أن عثمان باشا قتله سليمان باشا الوزير ببغداد أول وزير من المماليك سنة ١٦٨ه. والظاهر أن قوچ باشا بعده وأن ابنه أحمد باشا(٢). وبعد ذلك لم تظهر الإمارة في واحد منهم.

# التشكيلات الإدارية للدولة العثمانية في أربل

إن الإمارات ومنها إمارة سوران (صهران) ومجادلاتها تعين الوضع تماماً، وقد حدد نطاق الدولة في أكثر الأحيان. ويليها إمارة كور باشا، وهي آخر إمارة ظهر صيتها وبدت قوتها لحد أنها عينت القدرة المكتومة أيام خلل الإدارة واضطرابها في الدولة العثمانية، فكل هذه إمارات عشائرية أشبه بإمارة المنتفق عندنا، جادلت وجالدت عن استقلالها فباءت بالفشل...

١ - في أيام دخول أربل في حكم الدولة العثمانية لعهد السلطان سليمان القانوني كانت أربل (لواء) من تأيخ ٩٤١هـ ١٥٣٥م ومضت التشكيلات الإدارية على هذا الوجه مدة.

٢ - بقاء أربل وحدها نظراً لتسلط الإمارات المحلية على الأطراف من
 كوي وحرير أيام (إمارة السهرانيين) أو أيام (إمارة بابان) من اوائل القرن الثاني عشر إلى أيام مير كور باشا (محمد باشا الراوندوزي) وبقائها بيده إلى سنة ١٢٥٢هـ أي إلى تأريخ وفاته، وبهذه الحالة كانت تعد قضاء صغيراً

<sup>(</sup>١) عنوان المجد في تأريخ بغداد والبصرة ونجد ص ١٦٥. (ع،ع)

<sup>(&</sup>quot;) لعل في العبارة نقصاً .

تابعاً لكركوك، أو للموصل أو للواء (شهرزور) حينما صار يشمل السليمانية وأربل. ·

٣ - في أيام السردار الأكرم والي بغداد قد صرح في فرمان و لايته سنة ١٢٧٤ هــــ-١٨٥٨م أن أربل داخلة ضمن سلطته مع الموصل وكركوك والبصرة حتى ديار بكر.

٤ - فــي أيام مدحة باشا لم تعد أربل من الألوية، فبقيت على التشكيلات السابقة، وإن الدولة لم تلتفت الا إلى قضاياها المهمة في العراق...

٥ - قـد فصـانا التشكيلات الإدارية في بحث خاص من التأريخ، وعينًا حـوادث الـتحول لكـل لواء في حينه وكانت أربل إلى آخر العهد العثماني (قضاء).

هـذا ما أمكن إجماله من تبدلات أوضاع أربل إلى أخر العهد العثماني، وإن أيامها الأخيرة قد ثبتها القانون بصورة قطعية لا تقبل الارتياب...فاكتفى بهذا.

## العلاقات بين ايران والعراق في أربل

هـذا الموضوع من اجل المباحث وأعظمها، إلا أن التشكيلات الادارية جعلت الحدود أحياناً بين شهرزور وإيران، وآونة بين أربل وايران، والعشائر مختلطة، والصلات مشهودة بين الطرفين، وغالب ما تثير الإمارات العشائرية حروباً بين الحكومتين، وكذا العشائر لما يقع بينها من تجاوز بعضها على بعض، بل قد تكون منبع الفتنة، وأصل النزاع.

تميل العشيرة الواحدة إلى ايران لتكون بنجوة من الضرائب، وهكذا عشائر ايران تعمل عين العمل<sup>(۱)</sup>، ومثل هذه قد تتعاون الدول في القضاء على عصيان القبائل، وتمنع الدخول في مملكة أخرى، والدولة اليقظة لا تتسرع في اتخاذ إثارة القلاقل وسيلة، بل تراقب الحدود بعناية، وتدرك ماهية الخلاف في حينه ويسرعة.

<sup>(&#</sup>x27;) العمل عينه .

ومن جهة أخرى إن هذه العشائر في الحدود بمنزلة حارس مراقب، تخبر دولتها عما يجري، أو يدعو لتتخذ التدابير، وتقوم أحياناً بالمهمة إلى أن توافي قـوة الدولـة، وبذلك تكون في يقظة وانتباه، ولكن بعد أن تأمن كل غائلة من العشائر التابعة لها وهكذا...

وإن الحدود لا تقف منازعاتها على أربل وحدها، وإنما هناك حل عام وإن المنازعات الأولى كان سببها حب التغلب وشعور كل دولة بقوة، فتتخذ الوسائل لتوسيع نطاقها، واكتساح البلدان والمواطن... وفي معاهدة سنة ١٠٤٨ هـ - ١٠٣٩م قد توضحت الحدود، وهذه دعت إلى منازعات محدودة ولكنها بوجه عام استقرت بموجبها الحدود.

ثم حصل خلل أيام الصفويين بعد التاريخ المذكور إلى انقراضهم، وقوي الخلف أيام نادر شاه، فوجد مقاومة من الترك العثمانيين وقفته عند حده، فاضطر إلى تأسيس الصلح بينه وبين العثمانيين، فعقد معاهدة على اساس الحدود في المعاهدة أيام السلطان مراد المذكور أعلاه.

وفي أيام الدولة الزندية، وأيام الدولة القجرية لم تنقطع المنازعات، وأرادوا حلها من طريق المسالمة والتحكيم، فجرت مفاوضات، وتعينت الحدود أيام الفريق درويش باشا سنة ١٣٦٧هـ تقريباً، وتلتها حدود سنة ١٣٣١هـ ١٩١٣م. ولم تعدد امور الحدود إلا بعد الحرب العامة لسنة ١٣٣٢هـ ١٩١٤م، ويأتي الكلام عليها في حينها، وان التفاهم الحق دون تولية آمال يعين حقيقة النزاع، ويجعل الحكم قاطعاً لكل خلاف، والأولى الالتفات إلى نواحي الإعمار في المملكة، والعمل لصالحها، دون توسل بخلافات قد تولدها العشائر المجاورة، أو من يريد أن يولد البغضاء، والنظرة الصادقة تعين الوجهة.

#### الحالة الاجتماعية

وهذه لم يحدث فيها تبدل كبير، إلا من ناحية واحدة وهي عدم قبول المستربية الكردية في المركز أعني في أربل، بل صار الغالب عليها الأثر التركي، ولكن الأهلين لم ينفكوا من تلك العلاقة، ولم يفكروا في غيرها وعليها مدار المعيشة وبها قوام القضاء أو اللواء...

ولا شك أن المعاملات مع الأهلين كردية، ومع الأتراك تركية، ومع المعاملات، وفي طريق العرب عربية، والواحد مؤثر على الآخر في هذه المعاملات، وفي طريق التفاهم مع الحكومة وشيوع الأدب التركي لم يمنع من الأدب العربي ولا كان حائلاً دون تعلم الكردية، بل أن الأهلين في أربل قد اتقنوا اللغات الثلاث..

والعناصر القومية في هذا اللواء الكرد، وبهم الأغلبية الساحقة، والترك هم سكان المدن ، والعرب وهم عشائر متجولة هنا وهناك، أو أنهم الفوا القرى وهـو الأظهر فيهم، متابعة لما جرى الناس أو العناصر الغالبة، والمعاملات تضـطر إلى المعرفة، فهم متصلون بالعشائر، وبالموصل فهم يتقنون العربية، وبالأكراد وغالبهم منهم وهم يتقنون الكردية، وترك وهم سكان البلد (أربل) وكذا (آلتون كوبري) وبعض القرى...

ولم يختف الوضع من ايام ياقوت الحموي في اختلاط اللغات إلا أن النركية ظهرت في العهد العثماني أكثر، وغالبها آذرية...مما يدل على اشتباك المعاملات وهو المقصود هنا...في اختلاط الأقوام، وتغاير ألسنتهم وشعوبهم بين كردى، وتركى، وعربى...

ويعين أوضاعهم الاجتماعية عقائدهم، والطرق التي سلكوها، والمعاهد الخيرية الموجودة، وكذا الحالة العشائرية، ثم معرفة صلة ذلك بالعلوم والآداب وقد مرت الاشارات إلى المعتقدات والطرق والمعاهد الخيرية، فلم يبق إلا أن نراعي مبحث (العشائر).

#### الحالة العشائرية

وهذه تعين المجتمع بوضوح، بل ان المجتمع تغلب عليه الحال العشائرية، و إن أكثر أوصاف القبائل مشهورة في البلدان في أربل وغيرها من القرى المجاورة. وهذه الحالة قد شعر بها كثير من المؤرخين، فتبتوها، وعرفوها لهم، ولا نتعرض للتفصيل، فقد بسطنا القول في (عشائر الكرد).

والعشائر المعروفة إلى آخر أيام النرك بل إلى اليوم:

- ۲ —خو شناو
- ۳ -- بلباس
  - ٤ بالك .
- ٥ -بالكي.
- ٦ -سورچي.
  - ٧ هر کي .
  - ۸ –گردی.
    - ٩ آکو
- ۱۰-زراری.
  - ۱۱ سیان .
- ۱۲ –شیخبزینی .
  - ١٢ –سالەيى.
  - ۱۶ هروتي.
- ١٥ ميران بكى، رئيسهم علي بن خورشيد بك وبين هذه القبائل ما تسكن
   في ألوية أخرى فلا محل لاستيعاب ما هنالك فأكتفي بهذا .

### ٣ – الحالة العلمية والأدبية

أصل المثقافة عربية، وهي تربية المدارس الدينية وهي قديمة من أول الاسلام، والحضارة الإسلامية أثرت على مختلف البلدان القاصية والدانية، وها مكنت في هذا اللواء من أيام (آل بكتكين)، والمدرسة لا ينكر إنتاجها، وقد كثرت المدارس، ولم يهمل شأنها إلى اليوم، وإنتاج هذه المدارس كبير جداً، فاض في عهد آل بكتكين عن حاجة الأهلين، وتوالى للعهود بعدهم واستمر في هذا العهد أيضاً.

ويشاهد الأثر والتأثير في علماء هذا العهد وأدبائه في نفس أربل، وفي المدن الكبرى مثل الموصل، وبغداد، فان علماء هذا اللواء انتشروا، وزاد انتشارهم أن حلوا مواطن عراقية عديدة، وربما مالوا إلى الأقطار المجاورة،

فكانت كثرتهم فائقة، وعلمهم غزير (١)، وثقافتهم الكتاب كاملة، وأدبهم جم...

ويصعب جداً تحديد مدى ذلك، أو حصره، وربما يتجلى لنا في تدقيق بعض أدبائهم مثل غريبي (٢)، وابن النائب وأضرابهما، فقد كان للأدب المتجمع الأثر المحمود في توجيه الثقافة وتطورها وتكاملها في اختراع المعاني الجديدة، والأساليب الحديثة لما لم يكن مألوف قوم لوحده، وبحياله...

لأربل أدب خاص، وثقافة ممتازة، وتطور مشهود لا يتوضح أمره إلا ببيان الأدباء العلماء، وتحقيق بعض الأحوال منهم في نبوغهم، وظهور هم...

وهذا الأدب الخاص لا يدقق لوحده، أو يذكر لحياله وإنما هو مرتبط بادب الآخرين، فالعربي تلاحظ فروقه بالنظر لغيره، والأدب التركي يدقق في العراق، ويعرف بمكان أدب أربل منه، وهكذا الأدب الكردي فإنه يتعين بالأدب الكردي العام وهو جزء منه.

ولا نـتعرض للعـلوم والآداب هنا بالتفصيل، وإنما يهمنا أمر واحد وهو ذكر بعض الأمثلة والنماذج عند الكلام على العلماء والأدباء لتوضيح بعض ما عندهم...

#### العلماء:

ان المدارس في ثقافتها لم تهمل أمر العلوم وان أربل استقلت في غالب الأحيان بعلمائها، وعرف كثيرون منهم في أربل، أو في البلدان العراقية أو

<sup>(&#</sup>x27;) الصحيح: غزيراً.

<sup>(</sup>أ) وجدنا من بين الشعراء المتخلصين بهذا اللقب أكثر من ثلاثة من القدامى، أقدمهم وربما هو الذي يعنيه العزاوي هنا توفي سنة ٩٩٤، ومنهم من لم يظفر به العزاوي، وقد فصلنا ذلك في مقال موسع باللغة الكردية، دَوَّننا فيه ما عثرنا عليه من الشعر الكردي للوغريبي) من ذكر مصادر عديدة لهذا اللقب أو الأصحاب هذا اللقب، من المؤمل نشره في مجلة المجمع العلمي - الهيئة الكردية-.

خارج العراق وغالب اشتغالهم في الفقه، والكلام، أما العلوم العربية فإنها عامة، وقد ظهرت في ثقافات أخرى عدد غير قليل. وإن أقل ما يطلب من المدرس أن يقوم بتعليم علوم الجادة، وبعضهم ظهرت مواهبهم في علوم أخرى، أو في آداب تركية أو فارسية...

ومن أشهر العلماء في هذه الحقبة:

الحيدري<sup>(۱)</sup> في اللواء، ولم يقيموا في نفس أربل، وقد ظهر منهم علماء عديدون للعهد العثماني حتى أواسط المائة الثانية عشرة، وان صبغة الله الحيدري الكبير قد مال إلى بغداد وأقام بها. كانوا في القرن الحادي عشر للهجرة إلى منتصف المائة الثانية عشرة، ومن ثم اشتهروا في بغداد .

<sup>(&#</sup>x27;) في كتاب (شهرزور - السليمانية) أشرت إلى أن المرحوم العزاوي يخلط أحياناً بين العلماء المنتسبين إلى المحافظتين :السليمانية، وأربيل، وهذه إحدى الحالات، وكذلك ذكر البشدري حكما يأتي قريباً - حالة أخرى، والاسرة الحيدرية حظيت بعناية، وكتب عنها أكثر من غيرها من الأسر، إلا أن هذه الأسرة تستحق الكثير، وتحتاج الكتابة عنها إلى أكثر من غيرها من الأسر، إذ أنها عمرت في حياتها العلمية وخدماتها المتواصلة للعلوم الإسلامية أكثر من ثلاثمائة عام، ونبغ من بين رجالاتها أكثر من ثلاثمائة عالم أصحاب التصانيف الجيدة والمؤلفات النافعة.

وقد تبين لي خلال بحثي في المكتبات، ومراجعاتي لفهارس المخطوطات، أن هذه الأسرة لا تدانيها ولا تجاريها أسرة علمية في العراق، ولا نعلم تفاصيل الأسرة في الأقطار الأخرى في كثرة مؤلفات علمائها، ووقفت على عدد من هذه المؤلفات بخطوط مؤلفيها في دار صدام للمخطوطات، كما يوجد عدد قريب من ذلك في مكتبة الأوقاف المركزية في بغداد، والسليمانية، والموصل؛ حاولت على ضوء هذه المخطوطات إعادة النظر في حياة وأشار علماء هذه الأسرة، ووققت والحمد شه لما لم يتوصل إليه غيري، فكشفت عن أشياء جديدة، وأضفت معلومات غير معروفة، وصححت أخطاء وقع فيها بعض المؤرخين والكتاب بسبب عدم وجود المصادر لديهم، ولعل جهدي هذا يرى النور ضمن المجلد الخسامس في كتابنا إحياء تأريخ علماء الأكراد من خلال مخطوطاتهم، أو أفردُ لرجال الحيادرة مجلدا مستقلاً إن حظيت بما يوسع علي البحث، ولا يمكننا والحالة هذه أن نكتب في هامش أو هوامش حتى مجرد أسمائهم أو أسماء مؤلفاتهم. وسبقني في الكتابة عن هذه الأسرة ولا أحاول إعادة ما كتبوا - كثير من المؤلفين والمفهرسين والمؤرخين، عن هذه الأسرة عوان المجال الاستاذان الجليلان المرحومان إبراهيم فصيح الحيدري من واكثرهم توسعا في هذا المجال الاستاذان الجليلان المرحومان إبراهيم فصيح الحيدري من الحيادرة في كتابه عنوان المجد. وزبير بلال اسماعيل في كتابه مدارس أربيل وعلماؤها. الحيادرة في كتابه عنوان المجد. وزبير بلال اسماعيل في كتابه مدارس أربيل وعلماؤها.

٢ - العلامة عبد الله بايزيد كان من رجال المائة الثانية عشرة.

٣ - محمد ابن آدم الكردي البالكي . (١) أدرك المائة الثالثة عشرة، فهو
 من أساتذة الشيخ خالد النقشبندي.

هذا ويلاحظ في تراجم آل الحيدري العلماء في انحاء أربل من اساتذتهم أو ممن قرأ عليهم، وأخذ العلوم عنهم، يضاف إلى ذلك علماء بلباس ويدخل قسم منهم في شهرزور، وعلماء زراري بين العشائر الكردية الكبيرة، وكذا بين علماء (سهران) ممن لا يحصى عددهم الا أن نجمع (٢) الإجازات العلمية،

<sup>(&#</sup>x27;) هذا العالم الكبير علم من الأعلام النوادر، ونابغة من النوابغ الذين قل أن يجود الدهر بأمثالهم، فهو العالم والأديب والشاعر باللغات العربية والفارسية والكردية، حظيت آثاره بعناية احد الطلاب فجعلها موضوع رسالة ماجستير بعنوان: ابن آدم وجهوده النحوية، رشيد أحمد رشيد العمادي /١٩٨٨، إلا أن حياة هذا العالم تستحق أكثر من ذلك، وعثرت على ديوانه الشعري الوبعض منه - بخطه. توفي هذا العالم عام ١٢٣٧هـ.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) من الملاحظ أن اجازات أكثر العلماء الكرد في القرون الأخيرة تعود في نصوصها إلى علماء الحيادرة، وجمعت نصوص سلسلات اجازات العلماء، وانا بصدد تبويبها ونسرها، وكتبت حول هذا الموضوع مقالين: الأول في العدد ١٩٩٥/١٣٦ من مجلة روشنبيرى نوى والثاني في العدد ١٩٩٥/١٧٦ من مجلة رونگين الكرديتين، ونورد هنا نص إحدى الإجازات التى تبين حلقات هذه السلسلة الذهبية.

<sup>«</sup> أما بعد فيقول المعتصم بالإمداد السماوي المعنوي المبروكي المسموكي أفقر الورى محمد رضا ابن الحاج ويس الكركوكي عنا الله عنهما بالعنو العمومي الرموكي ان العام الشريف شعار الأنبياء ودثار الأصفياء وإزار الاتقياء والأولياء من اعتز به لايذل ومن التذ به لا يخل ومن ازداد به لا يقل ومن اهتدى به لايضل ومن سعد به لايشقى ومن اشتهر به لايخفى همه نشاط غمه انبساط كساده رواج ومرضه وسقمه دواء وعلاج طالبه مطلوب وراغبه مرغوب وحامده محمود وحاسده محسود معينه معان ومهينه مهان وان ممن اهتدى بنور الله مطلوب وراغبه مرغوب وحامده محمود وحاسده محسود معينه معان ومهينه مهان وان ممن اهتدى بنور الله المعود في مدارج هذه المرتبة وتجلى عليه أنجم السعادة في رصد النظر إلى هذه المنقبة ناقل هذه الوثيقة وحامل هذه المنميقة فاشز حقائق العلوم والمعارف وحائز دقائق الرسوم واللطائف المرتقى في احراز الوثيقة وحامل هذه المرتفع الملتقى سقوف الفضائل بين الأقران والأمثال نتيجة علماء الأعلام ونخبة الفضلاء نوي الأذهان الركية وأصحاب أذكى الأفهام راقيا فيه ضياء الزكاء والقطائة رقياً فوق رقى الشمس الغراء في الدرجة والمكانة كأنه كوكب مريخي أعني به العالم العامل والقاضل الكامل ملا محمود أفندي ابن يس المرزيخي وفقه الله تعالى توفيقا يثبت آثاره في سطوح الأوراق والصدور والسطور والتقرير والتحرير التأريخي فائمه الله تعالى توفيقا يثبت آثاره في سطوح الأوراق والصدور والسطور والتقرير والتحرير التأريخي المتدى المناء فوائد العلوم النقلية، ثم صاحبنا برهة من الزمان ولازم مجلسنا في بعض من الوقت والأوان وجالسنا مجالسة مديدة طويلة وقرأ عندنا كتباً عديدة جليلة وتحقق لدينا أنه قد عرج على معارج التحقيق وجالسنا مجالسة مديدة طويلة وقرأ عندنا كتباً عديدة جليلة وتحقق لدينا أنه قد عرج على معارج التحقيق

واعتبلي عبلي سنام مدارج التدقيق وانه صار حقيقاً لأن تدخله ابناء الطلبة في سلسلة آباء التعليم والتدريس والتنميق فعاهدناه على التوبة الخالصة شاتعالي وعلى دوام ذكره تعالى بظاهره وباطنه وبسره وعلنه وعلى القيام بقواعد الإسلام الخمس وحقوق الملمين فيما بقي من عمره وزمنه والتخلق بالأخلاق الكريمة والتعلق بالأفصال المرضية وقراءة القران بالترتيل والاشتغال بالفقه والتفسير بالحديث وبالتعظيم والتبجيل وان يسلم المسلمون من يده ولسانه وأن لا يراه مولاه حيث نهاه وأن لايفقده حيث أمره ورضى رضاه وهذه الشروط اخذت علينا وعهدت إلينا من مشايخنا الأماجد واحداً بعد واحد وان يعين على نفسه تقرته كتاب من الكتاب الدينية كتفسير البيضاوي وصحيحي مسلم والبخاري ونحوها من كتب التفاسير والأحاديث لسيدنا محمد صلعم وعلى آله وصحبه أجمعين فأجزنا له تدريس العلوم النقلية ونشر فوائدها وتقرير الرسوم العقلية وبسط موائدها كما أجاز الممترف بالذنوب والمقترف بالخطايا والعيوب رديف العلماء الأعلام المتقدمين وامام الفضلاء المتأخرين المتبحرين المولى الاجل المؤيد بالتايدات السماوي والمدد بالمداد الزكائي الزكاوي محمد أفندي الفيضي الذهبي الزهاني الزهاوي نور الله ضريحه بالأنوار الساطعة وعفاه بالعفو الحاوي باجازته عن المولى الأجل ملا محمد أفندي الساوجبلاغي باجازته عن الفاضل ذي التبجيل مولانا ملا اسماعيل باجازته عن الفاضل العلامة والبحر الحبر الفهامة للاشارات والمعاني صبغة الله أفندي الماوراني باجازته عن الفاضل الكامل صالح أفندي التلنباري باجازته عن والده ذي النور الساري والعلم الأنور ابراهيم افندي ابن حيدر عليه رحمة الباري الأقدر عن والده صاحب التصنيفات الفائقة والتأليفات الرائقة الأفضل الأمجد حيدر بن أحمد باجازته عن صاحب المحاكمات في علم الكلام مفيض عوارف المعازف على الأنام نتيجة المتبحرين وزبدة المتأخرين الأكمل الأشهر أحمد بن حيدر باجازتـه عـن والـده الأعـلم الأكمل حيدر الأول عن شيخ الإسلام والمسلمين مولانا زين الدين باجازته عن معدن الدرر واللَّالي نصر الله الخلخالي باجازته عن مركز دائرة العرفان مولانا ميرزا جان باجازته عن خواجة جمـال الديـن محمـود الشـيرازي باجازتـه عـن شـارب كـؤس عـين الحقيقي محمد بن أسعد الدواني الصديقي باجازته عن والده النوراني أسعد الصديقي الدواني باجازته عن العلامة المحقق العالم الرباني السيد شريف على الجرجاني قدس سره النوراني عن مبارك شاه البخاري عن قطب الدين الرازي عن العلامة الشيرازي عن الكساتب القـزويني عـن الأمـام فخـر الدين الرازي عن حجة الإسلام مفتى الثقلين الامام محمد الغزالي عن امام الحرمين ابي المعالي الشيخ ابي طالب المكي وهو أخذ العلم والإدارة والاداة ولبس الخرقة من ابي عثمان المغربي وهـو مـن ابي عمرو الزجاج وهو من برهان الملة والدين سلطان الحقيقة واليقين سيد الطائفتين ابي القاسم جنيد البغدادي وهـو مـن خالـه ابـي الحسـن السـري السقطى وهو من تاج الأنبياء وارث(!) كرامات الأولياء الشيخ معروف الكرخي وهو من الامام المرتضى الامام علي الرضا وهو من ابيه غرة نواحي الاعاظم الامام موسى الكاظم وهـو مـن أبيـه كاشـف أسـرار الحقـائق الامام جعفر الصادق وهو من ابيه جامع المناقب والمفاخر الامام الجليل محمد الباقر وهو من ابيه عين أعيان الزاهدين الامام على زين العابدين وهو من ابيه امام السعداء الامام حسين سيد الشهداء وهـو مـن ابيـه الامـام الهمـام والـليث المقدام فارس المشارق والمغارب علي بن أبي طالب كرم الله وجهه وهو من حضرة درة صدق الوجود وواسطة كل الموجود خليقة الله الأعظم والكنز المطلسم رابطة تعلق الحدوث بالقدم سر سجود الاملاك المخاطب بلولاك لولاك لما خلقت الأفلاك معدن الصدق والصفا سيدنا ومولانا محمد المصطفى ﷺ وهـو عن الروح الأمين طاوس الملائكة المقربين المحفوف بعناية الملك الخليل سيدنا ومولانا جبرائيل عليه السلام الجزيل وهو من الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر حضرة الله الملك

وندون ما وصل الينا منها، فنعرف العلماء على وجه أكمل، وتعوزنا الوثائق في هذا الباب.

١ - آل مـــلا أفندي (١) كانوا مدرسين في القلعة لأربعة أظهر أو خمسة،
 وأن مـــلا عثمان بن ملا أبو بكر كان قد توفي سنة ١٢١١هــ، وكان مدرس

العليم العلام جل جلاله وعم نواله اللهم اجعل هذه الأيادي متصلة بحبلك المتين الذي لا ينقطع ومحصنة بحصنك الحصين الذي لا ينصدع وأفض علينا من بركاتهم واسلك بنا مسالك كراماتهم واجعل هذا العهد مقربا اليك ووسيلة لديك عند الوقوف بين يديك واقرن بفاتحة السعادة آمالنا واختم بخاتمة الشهادة آجالنا سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد شه رب العالمين يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحيوة الدنيا وفي الآخرة وفقنا الله لنفع المسلمين ويسر لنا الزيادة في نشر العلم بزيادة الآخذين بحرمة سيد المرسلين انه الجواد الكريم الرؤف الرحيم حسبنا الله ونعم الوكيل واليه مفزعنا في الكثير والقليل ولا حول ولا قوة الا بالله العلى العظيم تمت .

(') هـذه الأسـرة جديرة بان يكتب عنها بالتفصيل ، وينوه بخدمات علمائها الأعلام، وما قدموه للدين والعلم والوطن ونعم ما فعل الاستاذ عثمان المفتي حين تدارك بعض مايجب ان يكـتب عـن هذه الأسرة وهو ابنها البار والخبير بكثير مما قدمتها وما جرى لها، نأمل أن يرى ما كتبه النور ليسد بعضا من الثغرات الكبيرة في تأريخ علمائنا.

ان من أجل النكبات التي تعرضت لها هذه الأسرة الجليلة ما جرى لمكتبتهم في باداوه ابي قسم المخطوطات منها حيث تعرض لنهب وسلب واحراق ، وتفرقت أوثق المصادر وأنفس الأثار ، وضاع القسم الكبير منها، وقد وقفت على دلائل ضخامة تلك الخسارة من خلال ما انتقلت إلى دار صدام للمخطوطات من مخطوطات هذه الأسرة ومؤلفات أبنائها فقد وجدت فيها ما كان اقتناها عميد الأسرة من نفائس المخطوطات في اسطمبول وغيرها من المدن والعواصم وجلبوها إلى أربيل ليغنوا بها مكتبتهم العامرة اكثر من ذي قبل ، كما وقفت على مؤلفات أبناء الأسرة بخطوطهم أحيانا نورد أرقام وعناوين بعضها هنا :

- ١ البديعة في كيفية اتخاذ آلة الربع . (٢/٢٤٦٠٨ د،ص)
- Y = 1 الفوائد الحسنية (90 Yرد ، Y Y ، Y ، Y ، Y ، Y ، Y ، Y ، Y ، Y ، Y ، Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y
  - ٣ الربع المقنطر والمجيب (١٨٠٢٨)
- ٤ الــربع المجيب (١٣٨٨٠) وما ذكر جزء من مؤلفات العلامة الملا أبي بكر المشهور
   بكچك ملا .
- مولود نامه باللغة الكردية لمحمد علي حسامي الملقب بكچك ملا بخطه ١٣٠٨ (
   ٣٢٤٥٢)
- (راجـــع بصدد مكتبة هذه الأسرة وما حل بها العدد ٤٨ من مجلة كاروان ١٩٨٦ أبو بكر ملا أفندى، جمال بابان)

القاعة، فخلفه ابنه أبو بكر بن ملا عثمان المعروف (كوچك ملا) ، وهذا ممن الخذ الطريقة عن الشيخ خالد، وأخذ عنه العلوم إبراهيم فصيح الحيدري، فخلفه الحاج عمر افندي، وتاريخ وفاته (مدارس العلم بكت على عمر) (۱) ولد ابو بكر سنة ١٢٨٤هـ وكان عالماً عاملاً وهو آخر العلماء، توفي ليلة الخميس (۱) بكر سنة ١٢٨٤هـ وكان عالماً عاملاً وهو آخر العلماء، توفي ليلة الخميس (۱) الموافق ١ كانون الثاني سنة ١٩٤٦ (۱) وكان ذا علم جم بأدباء أربل، ومعرفة تامة بهم... قرأ على الشيخ محمد من ببت وانه في قضاء رانية، وعلى ملا عبد الله الناز (۱) في خوشناو، والمتوفي سنة ١٣٠٥ هـ تقريباً، وتوفي في أربل وهو والد السيد صديق الحاكم في محاكم العراق وهذا البيت كان عريقا في العلم، وأصله من حسين آباد، وكانوا قد أخذوا عن علماء الحيدرية، فهو من أساتذتهم، وكان الحيدرية في ماوران التابعة الرواندوز من ناحية باتاس، وكان العلماء منتشرين في الأنحاء بين القرى والعشائر... والى أمد قريب مالوا إلى المدن. جاء الحيدرية بغداد، وهذا البيت إلى أربل...

٢ -- مـــ لا رسول وأسرته من علماء أربل فإن ملا رسول كان مدرسا في القلعة، له مدرسة وكانوا علماءها هو وابنه ملا أحمد المتوفي سنة ١٣٠٩هـ، وكذا ملا رسول عالم، وكان ملا عبد الله ابن ملا أحمد عالماً أيضاً، وكذا ملا عبد الرحمن وملا سليم أو لاد ملا رسول، كلهم علماء.

٣ - ملا محمد امين شيخاني، مدرس في القلعة توفي في سنة ١٣٠٠هـ تقريباً، والآن مدرسة الشيخان يدرس فيها الحاج ملا ابراهيم ابن الحاج طه الطغرامهجي. و هو من اهل الورع والتقوى، وعمره نحو ٩٠ سنة.

٤ - محمد بن اسماعيل الكويسنجقي.

<sup>(&#</sup>x27;) اعتبر (على) بالألف في حين أن التاريخ يعتبر في الخطوط على ما يكتب.

<sup>(</sup>٢) جريدة الشهاب ١٩٤٢/١/٣ و ٢٧ ذي الحجة ١٣٦١.

<sup>(</sup>۲) الأصح: ۱۹٤٢/۱۲/۳۱

<sup>(</sup> أ) كذا في الأصل وربما (النازنيني) هو الصحيح .

مـــ لا إســـ حاق (۱)، من علماء أربل كان معاصراً لأبي بكر ابن ملا عثمان من آل ملا أفندي، وله ابن هو ملا عبد الرحمن ابن ملا إسحاق عالم.

٦ - مـــلا محمد الأربلي، مدرس في الخانقاه (خانقاه الشيخ محمد سعيد)
 للنقشبندية من انباع الشيخ خالد ذكر في المجد التالد أيضاً.

٨ - ملا رشيد مدرس أيضاً.

١٠ - محمود العمر كنبدى المفتى بكويسنجق.

١١ – أحمد العمر كنبدى.

١٢ - ملا صالح من أساتذة ملا أفندي أيضاً.

١٣ - ملا عبد الله من العلماء.

1 4 - مــ لا محمد الختي . (٢) عالم فاضل، وله حواش على البيضاوي وعلى جمع الجوامع وعلى التحفة، وله في علم الكلام وكان في أيام داود باشا، وخــتي قــرية تابعــة لأربــل في شقلاوة، ومن او لاده عبد الحكيم وهو والد خورشيد الحاكم سابقاً في محاكم العراق.

١٥ - الحاج ملا عبد الله الجلي:

هـو ابـن مـلا عبد الرحمن (٣)، وأصلهم من قرية (جلي) ويقال له (آل

<sup>(&#</sup>x27;) عالم من علماء أربل له رسالة في المنطق، وله مسجد باسمه.

<sup>(</sup>٢) جاء ذكر هذا العالم في (شهرزور – السليمانية) فكتبنا عنه هناك.

<sup>(&</sup>quot;) الصحيح أنه عبدالله بن أسعد بن عبدالله بن عبد الرحمن بن عبدالله، ويقال له عبدالله السئالث، ولحد في حدود عام ١٢٥٠هـ ١٨٣٤م تعلم اضافة إلى والده الماجد - لدى الاستاذين أحمد ابن آدم، وملا محمد الخطي وغيرهما، وكان ذا صلة متينة بالشاعر الكردي الكبير الحاج قادر الكويي، بل كانا زميلي دراسة في الحل والترحال يجوبان مدارس كردستان لتلقي العلوم، انبطت إليه مهمة الصلح بين الدولتين الايرانية والعراقية، فأداها

الجلي) وأجداده كلهم علماء، ولهم تصانيف، وكان مدرساً في الجامع الكبير في كويسنجق، وله ابن اسمه ملا محمد أفندي صار قاضياً، وله ولد آخر اسمه الشيخ نور الدين خطيب ومدرس في جامع الحاج بكراغا في كويسنجق. جلي قرية تبعد عن كويسنجق نحو ٦ ساعات وتقع بين كويسنجق وسكتاره، وجاء ذكره في المجد التالد ص ٦٢ وان ملا أفندي أخذ العلم عنه في كويسنجق.

17 - جرجيس الأربلي (١) كان قد قرأ أبو بكر الأول من آل ملا أفندي عليه، وذهب اللي الموصل فسكنها، وكان قد عرف غالب علماء الموصل بالأخذ عنه، وأجاز الكثيرين منهم، وكان قبل المائتين والألف.

١٧ – الشيخ أحمد الخطيب الأربلي، ممن أخذ الطريقة عن الشيخ خالد،
 كما في المجد التالد ص ٦٧.

- ١٨ الشيخ محمد سعيد الأربلي.
- ١٩ الشيخ هداية الله الأربلي (٢).
- ٢٠ حسين البشدري (٢) سكن بغداد وصار مدرسا في مدرسة أبي

بصــورة ممــتازة نال على أثرها الميدالية المجيدية، له مؤلفات منها مولود نامه - رسالة المولد باللغة الكردية.

معود بالمنا المعرفي . توفي عام ١٣٢٦هـ ١٩٠٨م (راجع الإكليل في محاسن أربيل،خ، ص:٣٠٤).

<sup>(&#</sup>x27;) من العلماء الأعلام الذين يشار اليهم بالبنان، ولد عام ١١٣٦هـ تلقى العلم في مدارس شـقلاوة ومـاومران عـند السادة الحيدرية، وأخذ الإجازة العلمية من العلامة صبغة الله الحيدري، توفى عام ١٢٠٦هـ (راجع: الإكليل في محاسن أربيل. (خ) ص ٣١٢).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) الشيخ هداية الله هو ابن الشيخ عبد الكريم ابن الشيخ اسماعيل تلقى العلوم من الاساتذة الموجودين في مدارس أربيل وأطرافها، وتلقى المشيخة من مولانا خالد الشهرزوري، (يذكر الاستاذ الفرهادي في الاكليل تفصيلاً عن اولاده وأحفاده دون ذكر تأريخ الميلاد والوفاة للمترجم له).

<sup>( )</sup> ذكره الاستاذ العزاوي ضمن علماء السليمانية - وهو الصحيح - .

هُو الشيخ الجليل والعلامة الكبير صاحب الأخلاق الفاضلة والتصانيف النافعة الاستاذ حسين صبري البشدرى ، لا نعرف تأريخ ولادته، انتقل إلى جوار ربه في ٣ شوال ١٣٢٢. كان مدرساً في جامع الإمام الأعظم ومشرفاً على تعميراته، وكان ذا مكانة مرموقة في الدولة العلمانية، درس الطللاب وخدم العلم في بغداد بعد أن تعلم في بلاده وخدم فترة هناك وتذرج على يديه الكثير من العلماء والف مؤلفات جليلة منها:

حنيفة،

۲۱ – أبي حنيفة . <sup>(۱)</sup>

٢٢ – أسعد الجلي.

٢٣ - الخوشناوي .

وهـؤلاء جاء في المجد التالد ذكر جماعة منهم، وكذا في أصفى الموارد وفي المديقة الندية، والمورد الصافي، وكتب عديدة أخرى مثل عنوان المجد...

وكلهم شلفعية. وكنت قد رأيت بعض علمائهم الأحياء أثناء ذهابي إلى أربل لمرات، فسألتهم عن الكتب الغريبة فأجابني بعضهم أن المرء لا يطلب منه أكثر من مهمته، وكتب الجادة مبذولة وكثيرة، ومن أراد أو تطلب غيرها فليس الأمر عليه بالعسر، ونحن مدرسون، فلا نتجاوز حدود موضوعنا.

ولا شك ان الجمود قد عم المملكة، ولم تنظر الأوقاف إلى أمر الكتب المدرسية والتهذيبية من تأريخية وأدبية للمطالعة والاستفادة منها، فمن الأولى العناية بالطلاب والمدرسين ليكونوا على علم من كتب الجادة ومن امور العالم وحوادثه المهمة، والمدارس مثل هذه تستحق العناية، ولا يكفي الالتفات إلى المدارس الابتدائية، فالاحتكاك بالعلماء، وتقدير مكانة الاختصاص صرورة لا مندوحة عنها.

١ – رسالة في الهيئة (١٣٤ د، ص و ٧٢٣٣ د، ص).

٢ - رسالة في الحساب.

٣ - التحفة البهية في تفسير الآيات .

٤ - المباحث الشريفة في مناقب الإمام أبي حنيفة . (٣٠٦٦٧ د،ص)

و سالة في الوضع.

٦ - رسالة في العروض.

٧ – رسالة في المنطق .

<sup>(</sup>احياء تأريخ العلماء الأكراد من خلال مخطوطاتهم ، محمد على القره داغي ج/٢، ص ٣٣٩)

<sup>(</sup>¹) كذا في المبيضة .

وعلى كل حال هذا ما أمكن الإطلاع عليه ومعرفته عن العلماء، و لا شك أن هؤلاء مقدار كبير لو أصلحوا لجاؤوا بفوائد جليلة، وعادت أربل أجلّ مما كانت عليه أيام مظفر الدين كوكبري.

وهؤلاء العلماء بلا شك قد توالوا، وكان هؤلاء اخلاف من سبقهم، وليس لدينا فجوة في العلوم والآداب، إلا انها لم ينلها التدوين، ولم يلحقها تثبيت العلماء المعروفين على أن الحقبة التي مضت في العهد العثماني لما قبل المائتين والألف كان قد علا فيها صوت علماء الحيدرية خارج بغداد في أنحاء أربل، فمالوا إلى بغداد، وهكذا كان شأن أسانذتهم والآخذين عنهم ممن لا يحصون عداً، وإن فقدوا المزايا الكاملة المطلوبة في العلماء الاكابر فلم يشتهروا.

## الأُدباء

وهـولاء قل أن ظهروا في هذا العهد إلا وخرجوا من موطن ثقافتهم، أو تجاوزوا حدود نطاق بلدهم، فإذا كان قد ظهر قديماً أيام آل بكتكين جماعة فلا ينكر انـه ظهر آخرون... في هذا العهد وفي نفس أربل ظهر أدباء أفاضل تغلب عليهم الأدب أكثر...

### ومن اشهرهم:

ا – غريبي، وهو يوسف بن خليل الچوبوقي اصله من أربل، ونبغ في الشعر وهو من صنف العلماء، يقرئ الصرف والنحو والمنطق، سريع النظم في الشعر، توفي سنة ١٢٣٢هـ عن عمر ٦٣ سنة، وطبع ديوانه فهو مـتداول وعندي نسخة مخطوطة منه، كتبت في حياة المؤلف في سنة ١٢١٧هـ هـ وفي هذا الديوان من الرقة وجمال المعاني ما يفوق الوصف، وتغلب عليه الشعر التركي بل كله تركي، والتصوف غالب عليه، بل للمتصوفة رغبة زائدة فيه واهتمام بمطالعته وليس له عقب.

٢ - عبدالله ومخلصه (نامي) ذكر في دوحة الوزراء، وهو ممن مدح
 داود باشا بقصیدة ترکیة جاءت في ص ٢٩١ من الدوحة.

٣ - يعقوب بيات، صاحب ديوان من الشعراء المعروفين، وقد حاول أن

ينظم بعض المقطوعات، فيجردها من الألفاظ العربية والفارسية قال:

بربكمنز وارسة يعقوب سنك بوسوزلرك

آغزینه طاش دکنسون بوندن اویارلوسك دیسون (۱)

نظمها بقصد أن يجردها من اللغات الاخرى، والآن الترك على هذه الفكرة، وقد أصابتهم في سبيلها عقبات ولا يزالون مضطرين على (٢) استعمال الألفاظ العربية والفارسية.

وكان المترجم قد انهزم إلى بغداد في حادث كورباشا الرواندوزي (٣)، واشترك في معركة في العراق وديوانه تركي، وله معرفة باللغات الأخرى، تداول شعره فهو منتشر، والآن ديوانه لدى حفيده أحمد آغا بن محمد علي آغا (نائب أربل سنة ١٩٣٨م) وله ابن اسمه سعيد آغا أعقب:

١ – محمد علي آغا، وهذا له من الأولاد ابراهيم، واسماعيل، وأحمد آغا
 (صار نائبا) وهو ملك معروف، وجودة (كان مدير ناحية) في ألتون كوبري، وطلعة.

٢ - داود آغا ابن سعيد آغا المذكور، وله من الأولاد قاسم و هو أكبر هم،
 و لا يزال في الحياة و هو ملاك.

توفيي<sup>(۱)</sup> سنة ۱۲۹۲هـ وتاريخ وفاته «شب قدر ايچره ايچوب موت شريك يعقوب»

٤ - ومـن الشـعراء ابن النائب، فإنه شاعر في التركية والعربية معاً،
 وتوفى سنة ١٢٤٨هـ.

٥ – ومن الشعراء عبد الرزاق آغا، من أشراف أربل عمر أكثر من مائة سنة، ـ

<sup>(&#</sup>x27;) المعنى نصاً:

إذا كان شخص واحد لا تعجبه كلماتك يا يعقوب

فلا وقعت حجارة في فمه، وليقل أحسن من هذا

<sup>(</sup>٢) الأولى إلى استعمال.

<sup>(&</sup>quot;) لا ندري أي حادث يقصد.

<sup>( ً )</sup> يعقوب بيات.

والآن ابــنه پير بال آغا، <sup>(۱)</sup> وله شعر متداول، توفي سنة ۱۹۳۱م أو ۱۳۵۶ هــ تقريباً، وديوانه عند ابنه.

٦ - محمد خرابي الأربلي وهو ابن رشيد النجار، كان كاتب تحرير أربل، توفي سنة ١٣٢٠هـ أو مايقاربها، ذهب ديوانه فلا يعرف مصيره، كما تحققت ذلك من ابن أخيه بكر مصطفى النجار.

٧ - نجمي، شاعر أربلي له غزليات مقبولة، لم أتحقق تأريخ وفاته.

 $\Lambda$  – محمد أفندي المفتى(7) من الشعراء المعاصرين.

٩ - عبد الجبار كاني، ابن ملا عبد الرحمن من اهل أربل من محلة السراي و هو من آل الطوغرامه چى، له شعر جيد في الكردية، الآن موظف في النفوس.

١٠ - برهان بن الحاج محمد آغا، شاعر إلا أنه حديث العهد.

ياساقي الراح باللذات والنعم وناشط الفكر بالاحداء والنغم قم فاسقني سقية تشفي بها شغفي أكدار قلبي بها تمحو وتنعدم مستاك أيدي نساك الطرائق والمعدل الدين هادي المنهج القوم

وكذلك للمفتي قصائد رائعة بالفارسية والتركية، وحواش وتعليقات على مختلف كتب الفقه المعتبرة، وبعد وفاته حل مكانه ابنه رشاد محمد المفتي الذي اكمل الدارسة التمهيدية الدينية في أربيل، وتخرج من جامعة الأزهر عام ١٩٣٤م وكان قاضياً في كركوك والسليمانية، واستقر قاضياً في أربيل ورئيساً للمجمع العلمي لمنطقة كردستان للحكم الذاتي إلى أن توفي عام ١٩٢٧م.

<sup>(</sup>١) أي أن بير بال آغا الآن - في حياة العزاوي - في الحياة.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) محمد المفتى: هو مفتى اربيل طوال حياته، توفى فى ١٩٤٦م وكان خطيبا ومدرسا في الجامع الكبير فى القلعة ومرجع الفتوى لأهل المدينة، وكان شافعي المذهب نقشبندي المشرب، أشعري العقيدة، له أشعار باللغات الأربع، وهو ابن ملا عثمان أفندي ابن ملا ابو بكر الشهير بكجك ملا المنوه ذكره سابقاً. وله قصيدة ضمن قصائده الكثيرة المدونة فى ديوانه الذي جمع فيه حفيده عثمان رشاد المفتى... وهذه القصيدة على نهج قصيدة البردة، يقول فى أبيات منها وهى فى التصوف والطريقة:

١١ – ملا رؤف، ابن سعيد آغا، شاعر جديد (١) في الكردية وفي التركية.

۱۲ – شيخ مصطفى ايراني (۲) مشهور بـ (كاكا) من المشايخ ينتسب إلى قـرية (ايـران) الـتابعة لشقلاوة ومقيم بها ويتردد إلى أربل، وله تلاميذ في الدروشة.

١٣ – محمود الأربلي كان محاسب بغداد، وتوفي في ٣ ربيع الأول سنة
 ١٨٥ هــ، ودفن في مقبرة الشيخ عمر السهروردي.

وهذا كما يظهر – هو (نظمي) صاحب (منظومة مجنون ليلي) وكان من منتسبي الطريقة النقشبندية فنظم هذه القصة كعادة الإيرانيين في العشق الالهي وصرح بذلك. (٣)

وبين هؤلاء من تخلص للأدب التركي فظهر به، وكان قد بدا هذا الأدب كاملاً من جراء المقابلة بالأدب العربي، وإن الأدباء في الشعر والنثر قد نبغوا من قديم العهد، ويرجع التدوين إلى الحكم العثماني، فإذا كان فضولي من اكابر ادباء الترك في العراق، ومثله روحي البغدادي فبوسعنا أن نعد من بين ادباء الترك (غريبي أعمى)، و(ابن النائب)، و(نظمي) وآخرين...

وهنا نقول أننا كنا قد ذكرنا في (الأدب التركي في العراق) جماعة كان لهم الشأن في الأدب إلا أننا لا نرى مثل أربل، أو كركوك من يستطيع أن نعد منهم في درجة ممتازة، أو خاصة بالأدب التركي، وإنما يتكون من المجموع أدب تركي عام...

وقد أوردنا جملة صالحة من الأدباء في الأدب التركي في العراق، فلا محل لإعادة القول على أننا لا نرى أدباً في التركية، أو في الكردية غير

<sup>(&#</sup>x27;) الأولى: شاعر مجيد، أو جيد...

<sup>(&#</sup>x27;) شيخ مصطفى هيراني وليس ايراني. وهيران قرية قرب شقلاوة ويقترن اسمها بقرية (نازنين) فيقال منطقة (هيران نازنين) واشتهر بـ(كاكي هيراني) أي (سيد هيران) أو (شيخ هيران)، وكلمة (كاكا) تستعمل للنداء ونتطق (كاك) إذا لصقت باسم شخصي ويضاف إليها حرف الياء عندما تقصد النسبة.

<sup>(</sup> $^{\text{T}}$ ) تأريخ العراق لما بين مدحة والمشروطية ص $^{\text{TVT}}$ .( $^{\text{S}}$ )

مقرون بالآداب العربية وبالأدب الفارسي، بل إن مناهج التعليم سائرة إلى تعليم الأدب الفارسي على مناهج ثابتة، يدرس كلستان ثم بوستان، ثم حافظ بصورة عامة، ومن أراد التوسع قرأ المثنوي، أو ديواناً فارسياً آخر لأحد المشاهير، أو جملة دواوين.

ولعل بعضهم يكتفي بقراءة بعض الكتب الفارسية للجادة، ثم يقرأ لحاله الشهنامة أو المثتوي أو أي أثر فارسي آخر ... فلا يستغرب أن ينبغ شعراء أو كتاب في الفارسية...

والكردية مساعدة لمعرفة الفارسية، فهي متصلة بها في أكثر مادتها، ولا تهمل في وقد ذكر لي بعضهم أنه قرأ الشهامة بنفسه فعلم ما فيها مع أنه لم يدرس الفارسية دراسة مستوفاة، وانما استعان بالكردية وما علمه من بعض الألفاظ الفارسية بسبب معرفة التركية.

وفي العهد العثماني لم نشاهد من نبغ في الفارسية بحيث صار يعد من شيعرائهم أو كانت له المكانة، وما ذلك إلا للانصراف إلى التركية من جهة، والى العربية من أخرى... ولكن لا يخلو أديب من التأدب بالفارسية.... أو أنه يستظهر جملة صالحة من الشعر الفارسي المختار، أو أنه يستشهد به و يورده في مناسبات...

## الأدب الكردي في أربل

إن الكل يتكلمون أغلبياً باللغة الكردية، وقل من كان يعرف اللغة العربية، ولا يعرف معها بضع لغات، بل قل منهم من لم يكن كردياً أصلاً، وإن كان معادباً بالأدب العربي، أو الأدب التركي... و الاتصال بالمدارس العلية من جهة، وبالأنحاء العربية بالموصل وبالأطراف يستدعي معرفة (اللغة العربية).

والعشائر العربية قليلة، ويتغنون بالشعر الكردي من جراء أنه لغتهم الأصلية، ولكن قل من صرف همته للنظم فيه، أو أن تظهر فيه دواوين، وإن كان لا يخلو أحد من نظم، أو استظهار بعض المحفوظات والتغني بها، وأول ما عرف التدوين في لواء السليمانية.

ان القدرة الأدبية، والموهبة انصرفت إلى التركية أو إلى العربية، فبرز مسن برز، إلا أن التركية تغلبت في أو اخر أيام العثمانيين من جراء اتخاذها مناهج تعليمية منظمة، وبذل الجهود العظيمة لإعلاء شأنها وتقويتها... ولكن ذلك كله لم يؤثر على الأدب المحلي المركوز حبه في الفطرة، فلا نزال نرى القوم يلهجون به، ويتغنون في مختلف الأحيان والمناسبات...والملحوظ أنه لم ينكشف كثيراً، ولم يجد تربة صالحة ولا تنظيماً علمياً و أدبياً، كما لاقاه غيره من الآداب...

والحماية والمساعدة لهما الدخل الكبير في هذا الباب. وكثيرون يرون في السلخة المحلية ما يبعد من العربية والتركية، وهذا على ما أعتقد غير صحيح، بل الانكشاف في اللغة مما يقوي الآداب الأخرى، ويولد تجدداً فيها ويؤدي إلى إدخال آداب وأساليب جديدة تهم كثيراً في حياة اللغة كما أن الأدب العربي والتركي كل منهما يدعو إلى إدخال معان وأساليب في اللغة الكردية...

هـذا وكـنا قد وزعنا العهد العثماني إلى (أدوار تأريخية) لها مساس في المـباحث ولكن ذلك لا يظهر جلياً في لواء لوحده وبانفراده، فأغفلنا ذلك وإن كـنا راعينا الترتيب، وكل ما نقوله هنا أن الأدب الكردي لم ينكشف في أربل كما هو الشأن في السليمانية...

وهنا تهمنا الإشارة إلى ان الكردية بقيت منقطعة الأوصال، فهي لغات أو لهجات عديدة تحتاج أحياناً إلى ترجمان، وإن كان الأصل واحداً، ولا سبب لذلك إلا أنه لم (۱) يحصل (اختلاط عام) يدعو إلى توحيد اللغات أو اللهجات الكردية، أو يتغلب الأدب الكردي فيكون عاماً لنا حينما نرى في بعض اللغات الكردية ألفاظاً لم تكن معروفة للآخرين كما أن للآخرين ألفاظاً لم تستعمل في غيرها...

ولعل الاتصال المشهود اليوم يقرب بين هذه اللغات المنتافرة أو اللهجات، وإن ظهور المؤلفات والآثار الأدبية يقرب بين اللهجات وربما وحدها، وتشيع

<sup>(&#</sup>x27;) الأصح : إلا لأنه لم.

الألفاظ المتباينة، أو المتحدة المعنى كألفاظ مترادفة، وكذا مشتركة عين ما حسل للغة العربية إبان اختلاطها واتخاذها اللغة الفصحى... أو كما حدث للغات الايرانية، فجعل منها لغة واحدة.

ولا شك أن همة أهل السليمانية ورغبتهم العلمية والأدبية ستؤثر التأثير الحق في تكامل اللغة الكردية وتكون نهضتها على يدها، ولكن ذلك لا يكون إلا بتساهلها في اختيار الفاظ الأقطار الأخرى بمقدار واسع، وتلح في الاستعمال والسلغة بنت التكرار، وتقوم بتدوين معاجم في مختلف اللهجات، ونشر الآداب بالتقريب من لهجة مع مراعات بعض الألفاظ، وترديد استعمالها وشيوعها...

# أربل لما بعد العهد العثماني

### ١ – الوضع السياسي :

اللواء لا يتغير كل يوم، ولا يعتريه التحول بتبدل الأشهر والسنين، وإنما نسراه قد اكتسب حالة تابتة في نتيجة عصور أملاه المحيط واقتتضاها الوضع ... وأربل هذا شأنها فالحالات المعهودة أيام الترك وقبلهم لاتزال مشهودة لم يطرأ عليها أي تطور ...

وكل ما نعلمه ان أربل قد احتلتها القوات البريطانية وبعد ذلك تكون الحكم الوطني في 12 صفر سنة ١٣٣٩هـ ٢٧ تشرين الأول سنة ١٩٢٠م وتشكلت الدولة العراقية في ١٨ ذي الحجة سنة ١٣٣٩هـ ١٣٣٠ آب سنة ١٩٢١م وانقضت الحرب الأولى ببؤسها وكذا الثانية التي اعلنت في أيلول سنة ١٩٢٩م، وتمت في أيلول سنة ولا تزال الحالة مضطربة، فقد اشترك فيها كتيرون، وزاولوا أمرها، ولقي الناس العناء الشديد، وجميع هذه لم تغير من حالاتها، ولا أثرت فيها إلا تأثيرا مادياً من المعيشة وضنك الحياة، وقلة الرزق...

<sup>(&#</sup>x27;) كان فراغاً. وتمامه : انتهت في ٩ مايس ١٩٤٥.

والحالات العامة الكبيرة الأثر على العراق معروفة، ولم يسلم منها جزء من أجزائه فهل اختصت أربل بحوادث أخرى أثرت عليها، وما هي تلك الحواث؛ فمنتل هذه إن وجدت، فيكون محل ذكرها تأريخ العراق، وإلا فالأوضاع والتشكيلات في الألوية العراقية متماثلة وماشية على اطراد...

وكل ما يقال في تأريخها السياسي، ووضعها الإداري أنه كان و لا يزال هادئاً، و لا فائدة للواء في التدمير والثورة، أو الخروج على الحكم في حين أن ذلك ليس من لوازم التكامل الحق، و لا التطور المرضي، بل يعد هذا اللواء في مكانئه السياسية من خير الألوية، منصرف إلى الاستفادة من اللواء نفسه، واستغلاله، وادارة حالته الاجتماعية...

ولو كان هناك ما يستاء منه أو يتذمر منه، فهو في الغالب عام، والأكثر أن أجزاء المملكة العراقية عادت لا ترضى بالحالات المشهودة، ولا بمقابلتها بماضيها. وإنما تتطلع إلى الأمر الأجل في السياسة، وحسن الإدارة، والأمور الأخرى من ثقافية وعمرانية وغيرهما...

وكانت ألوية العراق عامة متذمرة من الوضع السياسي ولم ترغب أن يحكمها أجنبي، ولم ترض أن تكون إدارتها إلا بيدها فتشارك في الحكم، وبعد تكون الحكم الوطني زال نوعاً هذا التذمر إلا أن المطالب للرقي، وللكتامل السياسي كثيرة وتريدها (١) في هذا اللواء وفي الألوية الأخرى أوسع نطاقاً، وأكثر اشتراكا في الإدارة لتكون موافقة للرغبة العامة.

والوضع السياسي يعينه تأريخ تطورات التشكيلات الادارية، ومكانتها من السلواء، والدوافع لتكامله، والنهوض به من وجوهه المختلفة وحالاته المتبدلة، وإن استعراض ذلك يؤدي بنا إلى هذه المعرفة.

#### التشكيلات الإدارية

ان الوضع السياسي، أو إدارة المملكة دعت من حين استولت الدولة العثمانية أن تكون أربل منفصلة عما يتعلق بها الأسباب قسرية وحالات

<sup>(&#</sup>x27;) قد تكون (ترديدها).

واقعية...

ولكن الدولة العراقية راعت الأصل الواجب الاتباع، فقربت بين المتقارب، وجعلت الألوية، وأقضيتها (وحدة إدارية) بكل معنى الكلمة.

فصارت أربل، وما يتصل بها (لواء)، ولم يعد قضاء، ونال مكانته، أو كاد يكسبها أيام مظفر الدين كوكبري، فعاد سيرته الأولى بما يتصل به، ولم يراع المتباعد إلا لضرورة، فقد صار (كوي وحرير) تابعاً (۱) لأربل كما كان، وهكذا رواندوز، وربما ضم إليه أقضية مجاورة، أو بعضها نظراً لما شعرت به من حاجة، وهي تتزل منزلة الضرورة.

ويهمنا التشكيلات الحاضرة، وأن نعينها. فإن هذا اللواء يعتبر في تشكيلاته الإدارية خمسة أقضية وهي:

- (١) نفس قضاء أربل، ونواحيها:
  - ١ قوش تپه
  - ٢ شقلاوة

وهما تابعتان لمركز اللواء ويعتبران ناحية المركز.

- (۲) قضاء مخمور ونواحيه:
  - ١- الگوير.
  - ۲-کندیناوه.
- (٣) الكوي، ويقال كويسنجق ونواحيه:
  - ١- طقطق.
  - (٤) رواندوز. ونواحيه:
    - ١ بالك.
    - ٢ برادوست.
    - ٣ ديرة حرير،
    - ٤ مرگه سور

<sup>(&#</sup>x27;) الأصح: تابعين.

- (٥) رانية ونواحيه:
  - ۱ ناودشت.
    - ۲ چناران.

وهذه التشكيلات لحقها<sup>(۱)</sup> تحولات عديدة في نواحيها، وفي أقضيتها، كلها تابعة للحالة الواجبة الانباع، إذ لا فائدة من تشكيلات ضخمة لا تستدعي الأوضاع أو لا ضرورة لوجودها، ولو توسعت الطرق وتم تبليطها، والسكك الحديد وجرى امتدادها صح أن تعتبر أكثر الأقضية نواحي...

هذا وللتوسع في هذه الأمور وغيرها مواطن أخرى...

#### ٢ - الحالة الاجتماعية

إن العالم تغير وتطور تطوراً سريعاً، وليس في الإمكان الوقوف بالناس عند حدود معينة، أو مناهج ثابتة، بل إن تشكيلات الدولة قد تسابقها الأمة في مختلف أجزائها (ألويتها)، ولا تود الوقوف، أو الهدوء بل نريد الاستفادة من الفن ومخترعاته، والأمنة الصالحة التي ترشدها الدولة إلى خير الأعمال، وتمضي بها إلى أجل الثقافة...

والأعمال النافعة يجب ان يؤخذ بها، وأن يسارع فيها لقبول الحق بلا تأخر ولا تريث، ومن شاهد الحالة الاجتماعية في الماضي القريب (العهد العثماني) والتبدل المشهود قطع بأن السير سريع، وأن الوجهة سائرة إلى المثل الأعلى لولا أنها مشوبة بمضار المدنية ومفاسدها، وما يجب التوقي منه من تلك المفاسد والمضار ...

ولا تـزال الحالة في تطور، ومن نظر إلى لواء في أول سنة، ونظر إليه في آخرها وجد الفرق مشهوداً والمظاهر بينة...

وهنا لا نرى ضرورة لإعادة القول في العشائر إذ لم يحصل ما يدعو المسلام إلا أننا نشير إلى ان التشكيلات التركية في التربية والتعليم قد ذهبت بذهاب الدولة العثمانية، فتولد تيار الهجرة من العشائر إلى أربل، والى القرى

<sup>(</sup>¹) الأولى: لحقتها.

الأخرى فتغلبت الكردية على العناصر التركية، وصار يغلب على الأهلين النطق بها.

أما العشائر العربية فإنها لم تستفد من هذا التحول كثيراً، بل قل نزوحها إلى المدن أو إلى أربل خاصة و لا نزال عشائر هم في مجموعات كما كان هذا شأنها في العهد العثماني، وبعده...

ومن المهم ان نعين الأسرات المعروفة في أربل:

- ١ آل السيد أحمد آغا(١). أصلهم سادة وهم قدماء في أربل.
- Y I عزيز I I عن عشيرة بابك الكردية من فرع ملا شرفى.
- ٣ الحاج قاسم آغا، ويمتون إلى الشاعر يعقوب آغا وأصلهم بيات،
   ومنهم النائب أحمد آغا.
  - ٤ آل أسعد أفندي، أصلهم بيات ملاكون كسابقيهم.

<sup>(&#</sup>x27;) اسرة سيد أحمد اسرة عريقة في أربيل، اشتهر منهم :

١ -- السيد عباس أغا.

٢ - السيد مجيد آغا.

٣ - السيد عبد الله آغا بن السيد عباس آغا، خلع عليه السلطان عبد الحميد لقبي (الباشا) و (السنقيب) وأصبح رئيس بلدية أربيل من ١٩١٨-١٩١٨، ١٩١٨-١٩١٨، قدم خدمات جليلة لاربيل خلال ترؤسه للبلدية، وكان له ابن يسمى محمد النقيب كان نائبا عن أربيل في العهد الملكي.

وكان ذا شعور قومي فياض، وله مواقف جليلة منها انه سعى لانقاذ الضباط الأكراد الأربعة (عزت عبد العزيز، ومصطفى خوشناو، وخير الله عبد الكريم، ومحمد محمود قدسي) من الاعدام وقابل الوصي عبد الإله لهذا الغرض بيد أن جهده -كجهود الآخرين - لم يثمر واعدم الضباط الأربعة يوم ١٩ حزيران ١٩٤٧، فما كان منه الا ان استقال من نيابته احتجاجا على ذلك.

٤ – عمر آغا، وكان مستنطق – أي لسان حال الدولة العثمانية - له ثلاثة او لاد هم:

۱ - عثمان آغا.

٢ – زيور آغا.

٣ - سعيد آغا.

<sup>(&</sup>lt;sup>٢</sup>) آل عزيــر آغا وليس عزيز آغا ومنهم المرحوم علي الحاج أحمد العزيري وكان نائباً لأربيل لعدة دورات توفي عام ١٩٩٩م عن عمر جاوز التسعين.

ال الطوغرامه چى، ومنهم على باشا، أصلهم نرك، ومنهم محمد آغا
 صار نائبا مرات.

٦ - آل وهاب آغا، أصلهم ترك من كركوك (١)، ومنهم عطاء الله آغا بن
 الحاج رشيد آغا صار نائباً سنة ١٩٣٨م.

٧ – آل الدباغ. تجار. اصلهم من قبيلة خوشناو من مير محملي، ومنهم الحاج محمد شريف كان عالماً، والحاج محمود جلبي كان رجلاً صالحاً، والآن من رجال الأسرة أحمد الجلبي التاجر المعروف.

 $\Lambda$  – آل مـــلا أفــندي $^{(1)}$ . مر الكلام عليهم، هذه من الأسر المعروفة في

<sup>(&#</sup>x27;) اتصلت بالسيد نهاد نور الدين رشيد اغا (المحامي) فأخبرنا بأن العائلة مشهورة بــ(آل ويسي آغا) وهم اسرة كردية من عشيرة مموند، سكنوا اربل منذ مدة طويلة وكان لــ(ويس اغا) ستة قرى حول مدينة اربل، من اشهر رجالاتهم رشيد اغا بن ويس اغا وكان له اربعة اولاد، هم عطاء الله، نافع آغا، نور الدين آغا، موسى اغا،. وقد اصبح نور الدين اغا رئيسا للعائلة بعد وفاة والده وهو نسيب عائلة ميران شقلاوة.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) هـذه الأسرة اشتهرت بعلمائها قبل اشتهارها بأملاكها وذلك ليس في أربيل فقط بل في كل انحاء المنطقة والعراق، وتحدث عنهم الأجانب الذين حكموا العراق مثل الكابتن هاي في كتابه سنتان في كردستان، ويمكن الرجوع إلى كتاب العلامة الشيخ عبد الكريم المدرس الموسوم (عـلماؤنا في خدمة العلم والدين) وكتاب المؤرخ الأربيلي المرحوم زبير بلال اسماعيل (علماء ومدارس أربيل) وبعد وفاة عميد الأسرة المرحوم ملا افندي حل مكانه ابنه عز الدين الملا نقيباً لأشراف أربيل كما ورد في جريدة فتى العراق الموصلية بعددها [٥٤٧ عن شباط ١٩٤٣م.

وعلماء هذه الأسرة استمروا في التدريس والخطابة والفتوى منذ ما يقارب ٤٠٠ سنة وعلى نفقتهم الخاصة في الجامع الكبير في قلعة اربيل:

ومن رموز هذه الأسرة القريبين لعهدنا:

١ – المـــلا أبــو بكر (كچك ملا) واشتهر بتقواه وعلمه وحواشيه، وكانت الدولة العثمانية والعــراقية تســتعين بــه لحل المنازعات سواء بينها وبين العشائر الكردية أو بين العشائر الكردية نفسها ومنح وسام خادم الحرمين الشريفين العثمانية.

٢ – الشيخ على أفندي : مفتي أربيل لحد وفاته عام ١٢٩٦هـ.

٣ – الشيخ جميل أفندي ابن الشيخ على أفندي وكان مفتى أربيل لحين وفاته عام ١٩١٩م.

٤ - الحاج عمر أفندي الأربيلي، وكان يسمى ذو الجناحين لحيازته على علمي الظاهر

أربل، ولها المكانة وغالبها ملاك، وإن أربل لم تتقطع علاقتها برجال الخير من أبنائها من هذه الأسر وغيرها.

والسباطن كما ورد في كتاب (أعلام العراق في القرن العشرين) لمؤلفه حميد المطبعي/ الجزء الثاني.

مــــلا أفندي وهو رئيس العلماء وحائز على وسام الرافدين لرفيع مكانته وحلت الأسرة المالكـــة بكـــامل أفــراد عائلتها لاجئة عنده عند انقلاب رشيد عالى الكيلاني سنة ١٩٤٠م وتخرج عليه أكثر من مائة عالم انتشروا في ربوع كردستان ونشروا العلوم فيها، ومدينتهم أربيل.

٦ - محمد المفتي وكان مفتي أربيل طوال حياته ولحين وفاته عام ١٩٤٦م.

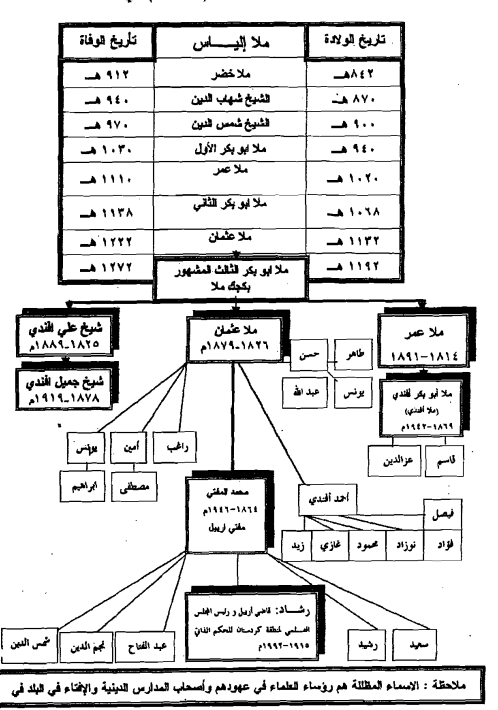
٧ - رشاد المفتي - وكان قاضي أربيل ورئيس المجمع العلمي لمنطقة كردستان الحكم
 الذاتي لحين وفاته عام ١٩٩٢م.

٨ - عز الدين الملا، كان عالماً فذاً تخرج عليه عدد من علماء الدين. ثم انصرف للسياسة فأصبح نائب أربيل ونائب رئيس مجلس النواب العراقي ووزيرا حتى ثورة ١٩٥٨م.

٩ - وعشرات من امثالهم خلال تأريخ هذه الأسرة العربيقة التي خدمت الدين والعلماء
 وأعانوا الفقراء.

ونورد هنا شجرة هذه العائلة العلمية كما نظمها الاستاذ عثمان المفتى وزودنا بها.

شجرة النسب الأساسية لأسرة (كجك ملا) في أربيل



#### مَصَ جِد ((رَجِي (الْجَوَّرِيّ (سُكت (الأَرْوَ (الْرُووك www.moswarat.com

#### المعاملات

## واقتصاديات أربل

إن الألوية الكردية مثل السليمانية، وأربل ترى الصعوبات في سيرها الاقتصادي، وكانت قديما لا يتيسر نقل الأموال إليها بسهولة، وهناك المخاطر الحتي تنال الطرق من أهل الشقاء ولكن الحاجة العشائرية تدعوا للاستفادة، وتخاطر المتجارة، فلا تبالي بكل ما ترى... أما الآن فلم تبق المعاملات محدودة، وإنما زاد النطاق فاتصلت أربل بالموصل وبكركوك، وبالسليمانية بواسطة السيارات، وزادت العلاقات الاقتصادية، ولم تكن مقصورة على الحاجة والضروري من الأمتعة، فدخلت الكماليات أيضاً وتوسع انتشارها...

وهذا قد أدى إلى اتساع المعاملات، ونقل التجارة من محل إلى آخر، واتصلت في الوقت نفسه بالعشائر، وبالقرى البعيدة والقريبة كلما سهلت الطرق وعبدت ومن ثم زادت المنافع الاقتصادية.

وآثار المعاملات الاقتصادية أو التجارية مشهودة في الأوزان وفي النقود وفي هذه تغلب المحدودية السابقة فالنطاق ضيق جداً.

وعندهم في أربل أوزان البقالية :

عُرُب = ١/٤ من الأوقية.

وُقية = 1/0 من الحقة.

حُقة = ١/٦ من البطمان ويراد به (المن)، وتساوي الحقة الواحدة ٥/١ من حقة استانبول، أو أنها تساوي كيلوين اثنين.

بطمان = ٦ حقات أو من واحد.

والعطارية عندهم اوزانها:

عُرُب = ٢٥ در هماً.

وُقية = ١٠٠ درهم.

حقة = ٠٠٠ درهم أي حقة استاتبول.

البطمان = ٦ حقات عطارية.

#### الكيل في الأطعمة :

قُصناغ. يراعى فيه ربعه، ونصفه أيضاً، فيقال ربع ويراد به ربعه الخ. ويعتبر كيلاً بوزن ٣٥ كيلو.

عُلبة = ٨ قصناغات، وتساوي العلبة ١٤ كيلو.

المن في الصوف = ٧ حقات وكل حقة ١/٥ من حقات استانبول.

#### الأطوال:

الذراع = ١٦ عقداً، وكل ٤ أذرع حلب تساوي ٣ أذرع منه.

وهذه تعرف بمعاملاتهم حتى ايامنا الاخيرة والتجار قد علموا تحويل الأوزان فلا يضيع عليهم مثل هذه الأمور في معاملاتهم التجارية.

#### ٣ –المالة الثقافية

طرق الثقافة اليوم غير موقوفة على المدرسة أو على التدريس وحده بل ان المدرسة ليست الغذاء الثقافي الوحيد، ولا الدواء الناجع لرفع الجهل أو للقضاء على الأمية... وإنما هناك جرائد ومجلات، وإذاعة راديو وآراء منتشرة من طريقه، وأن المطابع زادت في نشر الكتب والرسائل، وذاعت الآراء المرغوب فيها، فكل من تمكن أن يقرأ يتغذى بهذه الوسائط.

ولا مجال لصد تيار الآراء الاجتماعية والسياسية والأدبية، أو جعل سد حائل بيننا وبينها، فمثل هذه لا وجه لمكافحتها إلا من طريقها، ولا وسيلة للقضاء عليها الا من طريق الدليل والبرهان، وأن لا يتسرب الرأي الضار بالمملكة دون تعليق، وتوجيه...

والثقافة العامة نريد منها أمراً اكبر وأجل من ذلك وهو ان نبدل المعرفة، ونجعلها تسير بمقياس واسع، في الوقت نفسه نتخذ التدابير الضرورية لتوجيه الآراء، وأن لا ندع مجالاً لاستهوائها نحو الشرور، أو ما يضر بمصالح العراق ومصلحته.

وللقيام بذلك يجب:

١ - ان نعمــل لخزائن الكتب المقتضي للاستفادة منها، ونبنل المستطاع فــي انتقاء خير المؤلفات التي تزيد في ثقافة الامة، وهذا اللواء كسائر الألوية فقير من هذه الناحية.

٢ – أن نجعل الراديو واسطة ثقافية ونديره خير تدبير في استفادة العموم.

- ٣ التوجيه المدرسي.
- ٤ المحاضرات وتنظيمها في المكتبات العامة.
- تبصير كل لواء بما فيه، وما يحتاجه وإصدار نشرات متوالية في تأريخ اللواء ومكانته من الألوية المجاورة والألوية الأخرى.
- ٦ الـ تعريف بالألوية العراقية وتأريخها، لندرك الارتباط ويطلع على العلاقة...
- ٧ أن لا يكتفى بثانوية واحدة لكل لواء، وأن لا تسد الرغبة في وجه طالبها، كما يعمم التحصيل الابتدائي، وأن تنشر نشرات محلية من جرائد وما مائل لأغراض ثقافية كرسائل وما مائل...
- ٨ أن نعدل ولو قليلا في نهج المدارس القديمة ونقدم لها من الكتب ما يغذيها.

### إجمال وصفوة

والحاصل إن الألوية وصلاتها ضرورية، وإن الجهل أدى إلى أمور أقل ما فيها أن لا يتعاون اللواء مع الآخر، ولا يشاهد تكاتف وارتباط بين الألوية، ولا إدراك المصالح المشتركة ولا يتوقى هؤلاء من المفاسد، وما يقوم به نوو الأغراض في الدعوة لها أو الدعاية... فلا نريد أن يبقى مجهول لنا في أجزاء العراق، ولا أن يهمل شان لواء أو ألوية ...

ومن أجل الألوية العراقية (لواء أربل) وقد ذكرنا حالته السياسية، وما فيها من أوضاع إدارية، وكذا ثقافية، ومجتمعة... وهذه نظرة سريعة نأمل أن يبنال موضوعها كل سعة في كل ناحية من تلك النواحي وحياة اللواء كلها حكما أشرت إلى ذلك - شبيهة بالعراق ووضعه، بل يصح أن يعد مصغر العراق، وأن حياته قائمة بالزابين، بل بما بينهما من تربة صالحة، وبالوضع الجغرافي، وأنه يحتاج إلى عناية وبذل كبيرين ليكتسب أقصى ما يمكن الإستفادة منه، وأن ينال الموقع الممتاز اللائق به في ادارته العشائرية، وإدارة القرى والنواحي والأقضية، وإدارة اللواء بصورة عامة، وتوجيه ثقافته وبذل العلم له من وجوهه، وهو عريق في الثقافة، فلا شك أن رغبته فيها كبيرة، وماضيه يسهل له ذلك، وهكذا توجيه المجتمع الصلاح، وإن هذا اللواء راسخة فيه قدم الإسلامية، فيجب ان تغدى وتعاد له ذكريات ماضيه...

وكنت أود أن يكون الموضوع أوسع إلا أني رأيت هذا البحث توجيهياً تأريخياً ليقرب للقارئ الأخذ ويسهل أمر الرجوع إلى الماضي القريب والبعيد فيمهد للمتعقب الطريق في التوسع. هذا. والله ولى الأمر.



عبر لاترجي كالمجتر





معدستم الأعلام

فهرست الأعـــلام - أ -

ابر اهیم بن کلوس: ۱۱۶ ابر اهیم أفندی بن حیدر : ۱۳۱

ابن أبي عذيبة: ٥١-٥٨-٧٣

ابن الاثير:٣٤-٢١-٢١-١٩-٤٠

ابن باطیش:۷۰

ابن حجر:۱۰۳

ابن حوقل:۱۸

ابن خلکان : ۲۰-۲۲-۳۵-۳۳-۳۷

-V1-V.-V.-71-0A-01-E1-E.-

91-95-75-75-75

ابن سعد:۹٦

ابن الفوطي: ٢١-٧٨

ابن غزالة: ٦٤

ابن الشاشي:٧٠

ابن شداد:۲۶-۸۱-۱۰

ابن الشعار:٧٤

ابن القلانسي: ٣٥-٣٦

ابن المستوفي:٢٣-٣٢-٧٥-٧٩

ابن النائب:۲۸ ۱۳۸۰ – ۱۶۰

ابن الهيجاء:٢٠

أبو بكر سيف الدين:٨٧

أبو بكر شهاب الدين ابن سيف الدين: ۸۷ أبو النتاء الالوسى ۱۰۲-۱۰۸

أبو الحسن بن فرغان:٢٠

أبـــو حنيفة والحنفية: ٢١-٧١-٣٠١-

177-170-1.7

ابو الفداء:٨٣-٩٦

أبو الهيجاء:٢٠-٣٣

ابو ناصر محمد:٥٣

أبي علي بهاء الدين بن جمال الدين: • ٩ الاتابكة/أتابكة الموصل: ١١-٢٧-٢٤

75-75-77-7-79-77-70-

- 27 - 22 - 22 - 25 - 27 25 - 27 - 27 -

99-94-74-08-04-01-01-01-61

الاتابك، عز الدين بن مسعود: ٢٠-٤٣

احمد ابن آدم:۱۳٤

27-25-

احمد بن حيدر:١٣١

اختيار الدين، عمر بن ابي بكر:٨٧

الاربكي، ابو اسحاق ابر اهيم بن علي الكفر عزي: ٧٤

ابلیس:۲۰۲

(كوچك مــلا الاربلي)الشيخ ابو بكر: ٥٠١-١٠١-١٠٧-١٠٠-

170-178-177

الاربطي، ابنو الفضل شرف الدين

احمد:۲۲

الاربلي، الشيخ لحمد الخطيب: ١٣٥ الاربــلي، أبــو العباس أحمد بن عبد السيد الملقب صلاح الدين٥٨-٧٦

الاربلي، أبو الفضل شرف الدين أحمد بن كمال الدين :٧٤

الاربلي، أسعد بن أحمد بن موسى: ٧٤ الاربلي، الكمال أبو عبد الله أحمد بن يحيى: ٩٣

الاربلي، ابو الفضل الياس بن جامع: ٧٤ الاربلي، جرجيس: ١٣٥

الاربيلي، ابو العباس الخضر بن نصر: ٢٩-٧٠

الاربلي، ابو سليمان داود بن محمد بن ابي خالد الموصلي: ٢٣-٧٣

الاربلي، ابو الربيع سليمان:٩٣ الاربلي، بدر الدين عبد الرحمن بن

ابر اهيم قنينو : ٩٤

الاربلي، بدر الدين محمد بن عبد الله: ٩٥ الاربيلي، بدر الدين محمد بن اسماعيل(ابن الكحال): ٩٥

الاربلي، العز حسين بن محمد الشاعر الضرير:٩٢

الاربلي، العز (عز الدين) أبو الحسن علي بن احمد : ٩٤

الاربطى، الشيخ كمال الدين سلار بن حسن:۹۳

الاربلي، على بن عبد العزيز بن محمد التقى ابو الحسن:٩٣

الاربلي، الصاحب بهاء الدين على بن عيسى الاربلي: ٩٤

الاربيلي، الحاج عمر افندي (ذو الجناحين) :١٤٨

الاربلى، ماردنحا: ٨٥

الاربلي، ملا محمد:١٠٧ – ١٣٤

الاربلي، محمد بهاد الدين:٩٣

الاربلي، محمد خرابي ابن رشيد النجار: ١٣٩

الاربلي، ابو عبد الله محمد بن ابر اهیم:۷۰

الاربلي، الشيخ مجد الدين محمد بن أحمد ابو عبد الله بن الظهير الاربلي:٩٣ الاربلي، محمد بن يونس بن حمزة: ٩٤

الاربلي، الشيخ محمد سعيد ابن الشيخ هدایـــهٔ الله: ۱۰۵-۱۰۱-۱۰۱-۱۰۱-100

الاربلي، محمود: ١٤٠

الاربلي، موفق الدين : ٧٣

الاربلي، كمال الدين موسى : ٩٤ الاربلي، كمأل الدين ابو الفتح موسى

بن رضى الدين:٧٣

الاربلي، الشيخ هداية الله:١٠٦-١٠٦ 180-

الاربلى، ابن النفيس ابو العز يوسف المعروف (شيطان الشام): ٧٥-٩٤ الاربلي، امين الدولة: ٩٣

الاربلي، رضي الدين يونس بن محمد:۷۳

الاربيلي، فخر الدين ابو عيسى ابن ابي الفتح (ابن حجر):٩٣

الاربلي، ابن الخباز: ٧٥

الاربلي، ابو المجد اسعد: ٧٤ اریاخان:۸۵

ارقيو نويان:٧٨-٧٩

الارمنى: ٣٩

اسد الدين بن عماد الدين: ٩٠ اسماعيل بن سعيد بك بن عبد الله بن رسول بك: ١٢٢

اسماعيل بن العادل: ٨٥

اسماعيل غالب:٤٧

الاشرف الملك: ٢٨-٥٣-٥٤

الاشعري: ٦١-١٠٣ ا ١٣٩

العماد الاصفهاني: ٢٦-٤٩

آغا، احمد بن محمد على ١٣٨: آغا، اسماعیل بن محمد علی:۱۳۸

آغا، أبر اهيم بن محمد على: ١٣٨

آغا، برهان بن الحاج محمد: ١٣٩

آغا، رشید بن ویس:۱٤۸

آغا، زيور ابن عمر :١٤٧

آغا، سعيد بن عمر:١٤٧

آغا، سعيد بن يعقوب بيات:١٣٨

آغا، السيد عباس: ١٤٧ أغا، عبد الرزاق: ١٣٨ — فصرستم الأنالم

أمير سيف الدين بن سليمان بيك:١١٦ -١١٧

امير سيف الدين بن مير سيدي:١١٥ الاميـر شمس الدين باتكين:٦١-٦٣-

77-75

الامير الشيخ علي: ٨١ اسم مسمند الماند الممادية

امير عيسى بن سليمان بيك:١١٦ الامير فضل:٣٣

الانباري جمال الدين بن عسكر:٦٢

الاول حيدر:١٣١ العادل سيف الدين ابي

بكر : ٥٣-٥٤

الايوبي:١٧-٢٢-٣٤-٤٤-٥٥-٢٥-٤٠-٤٧-٨٤-٩٤-،٥-١٥-٥٥-١٥

- \_ -

بابا رضي الدين :۸۲ البابان عبد الرحمن باشا:۱۲۲

بابان جمال:۱۳۲

بابال جمال ١١٠٠ بابال جمال ١٩٠ الدين: ٨٩

باشا نجیب : ۱۰۸

باشا احمد باشا ابن قوچ: ۱۲۲-۱۲۳

باشاقوچ :۱۲۲–۱۲۳

باشا عثمان:۱۲۰-۱۲۲

باشا مدحت :۱۲۶ باشا در ویش: ۲۰ ۱۲۲ – ۱۲۵

باشا الوزير سليمان باشا: ١٢٠–١٢٣

الباقر الامام محمد : ١٣١

البالكي محمد بن آدم الكردي:١٠٧-٣٠١

بايزيد العلامة عبد الله:١٣٠

البجلي جرير بن عبد الله:١٨

بدران عبد الرحمن:١٠٢

بدر بن أبي المعمر:٧٥

بدر الددين لؤلؤ: ٢٦-٥٣-٥٥-٧٩

آغا، السيد عبد الله ابن السيد عباس: ١٤٧ آغا-عثمان بن عمر آغا: ١٤٧ آغا، آل عزيز: ١٤٧

> آغا،عطاء الله بن الحاج رشيد: ١٤٨ آغا، عمر :١٢٧

آغا، الحاج قاسم :١٤٧

آغا، قاسم بن داود:۱۳۸

آغا، السيد مجيد:١٤٧

آغا، موسى آغا بن رشيد: ١٤٨

آغا، نافع بن رشید:۱٤۸

آغا، نهاد نور الدين رشيد:١٤٨

آغا، نور الدين بن رشيد : ١٤٨ آغا، آل السيد أحمد:١٤٧

آغا، محمد على:١٣٨

ي أفندي ال اسعد :١٤٧

أفندي ملا: ۲۱–۱۰۲۸–۱۳۲۹

189-181-180-188

أفندي ملك عثمان بن ملا ابو بكر: 184-189

أفندي عز الدين الملا:١٤٨-١٤٩

أفندي الشيخ جميل بن الشيخ علي ١٤٨: أفندي الشيخ على:١٤٨

> أفندي الحاج عمر :١٣٣-٣٣ اقبال محمد:٣٦

> > آق قوينلو :۸۲

الأكرم السردار ١٢٤:

الامام الحسين بن علي: ١٣١

الأمير بهاء الدين ايدمر:٦٤-٧٧ الامير تيمور:٨١

الامير حسين پيربوداق: ١١٥

الامير الحلي مكلبة: ٦٤-٧٧

الامير سيف الدين بير بوداق:١١٥

الامير سيف الدين بن حسين:١١٥

برادوست يوسف بيك (غازي قرآن):

جبريل: ۱۳۱

الجرجاني، السيد شريف على : ١٣١

الجلبي، أحمد: ١٤٨

جلبي، الحاج محمود:١٤٨

الجلي، الحاج ملا عبد الله: ١٣٤ الجليعبد الله: ١٠٧

الجلي، ملا عبد الرحمن:١٣٤

الجلي،ملا محمد أفندي ابن ملا عبد

الرحمن الجلّي: ١٣٥ الجــلي، الشيخ نور الدين بن ملا عبد

الرحمن:١٣٥

جمال الدين خوش: ٨٨

جمال الدين قشتمر:٥٩-٦٠-٦٢ جولي،الشيخ: ١٠٩

جيدة بن نجم الدين باساك: ٩٠

الجلي، اسعد : ١٠٧،١٣٦

الجيلي، الشيخ عبد القادر:١٠٢-١٠٦

- ד -

الحاج محمد شريف: ١٤٨

الحاجري، حسام الدين: ٧٥

حسام الدين: ١٠٦

حسام الدين بن أبي فراس: ٦٢ الحسام بن عم قميان: ٨٩

حسام الدين يُولق بن ايل غازي:٤٦-٤٨-٤٧

الحسن بن احمد: ٩٤

الحسن بن محمد: ٩٢

الحسيني، صدر الدين: ٣٦ الحموي، ياقوت: ٢٢-٦٥-٦٨-٧٣-

، ــــري. ــــــري. ۱۲۶-۹۸-۹۷-۹۲

حيدر بن أحمد: ١٣١

الحيدري، صبغة الله: ١٢٩-١٣٥

الحيدري، ابراهيم فصيح: ١٠٦-١٠٦

' البشدري: ١٣٩-١٣٥

-۲۰-۱۷-۱۶-۱۳-۱۲ -۷۲-۲۵-۲۳-۳۳-۳۱-۲۶-۲۳

\**~~**\**~\?~**\?

بكر صوباشي:۱۱۹

البخاري مبارك شاه: ١٣١

البغدادي جنيد: ۱۳۱ البغدادي روحي: ۱٤۰

البغدادي عبد الله المنشى:١٠٠١-١١٠

البغدادي نوشرو ان:٦٨ ۗ

بیك بوداق بن قلی بیك:۱۱۸ د. ك. د سول ۲۲۲ اسارمان رك دن قا

بيك رسول: ۱۲۲ اسليمان بك بن قلي بيك: ۱۱۸ - ۱۲۰

بيك شاه علي:١١٤

بك عبد الله مخلص :۱۲۲ بك على بن خورشيد:۱۲۲

بك على بن خورشيد:١٢٧

بیك علي بن سلیمان :۱۱۸ بیك عیسی بن شاه علی :۱۱٤

بك قلي بن سليمان بيك:١١٦-١١٧-١

184-144-114

بيتمشي والي اربل وموصل: ۸۲ بيكة بيك: ۱۱٦

بهاء الدین محمد بن موسی: ۹۶

بير بال أغـا ابن عبد الرزاق آغا : ١٣٩-١٣٩

بیر بوداق:۱۱۵

برن - **ث** –

تاج الدين خضر بن سليمان: ٨٨ التلنباري صالح أفندي: ١٣١

- ج -

144-

- خ -

الخادم خالص : ٥٩ الخادم يرنقش: ٥٩

خان أحمد: ١٠٥

حان احمد: ۱۰۵ ما

خادم الحرمين الشريفين:١٤٨ الختى،خورشيد بن عبد الحكيم:١٣٤

الختى، عبد الحكيم بن ملا محمد: ١٣٤

الختي، ملا محمد: ١٣٤

الخراساني، ابو عون عبد الملك بن يزيد:١٨-١٩

> الحراساني،مالك بن طرافة:١٨ الخلخالي، نصر الله: ١٣١ الخوشناوي : ١٣٦

خوشناو مصطفى: ١٤٧ خير الله عبد الكريم:١٤٧

الخيلاني، ملا اسعد أفندي بن عمر:١٣٤

الداسني، حسين بيك: ١١٥-١١٦-

۱۱۷ داود آغا بن سعید آغا :۱۳۸

داود آغا بن سعید آغا :۱۳۸ داود باشا: ۱۳۱۱–۱۳۲۹ –۱۳۷

آل الدباغ: ١٤٨-١٠٩-١٠٨ الدباغ، الحاج عبد القادر بن الحاج

سعيد الدباغ:١٠٨-١-٩٠١

الدوامي، تاج الدين بن علي:٦٣-٧٧ الدواني،اسعد الصديقي: ١٣١

الدواني،محمد بن اسعد: ١٣١

الدهلي، الشيخ عبد الله: ١٠٥

الديلمي، الشاعر چيهار:٧

الذهبي: ٣٩

- : -

- ,-

الرازي، فخر الدين: ١٣١

الرازي، قطب الدين، ١٣١ الرضا، الامام على: ١٣١

السرواندزي، كور باشا: ١٠٦-١٢٠-١٢١-١٢٢-١٢٣

- ; -

زبیر بلال اسماعیل:۱۰۱–۲۳–۱۷۰ ۱۰۹–۱۲۹

الزجاج، ابو عمرو:۱۳۱ الــزنكى، الاميــر عبد الله بن شهاب

الدين : ۸۷ الدين غازي بن عماد

09-11-77-71-71-73

الزيني، ابسو منصور مجاهد الدين قايماز:٣٠-٤-٤٥-٤

-۹۰-۰۵-۷۹-۲۷-۷۹-۲۹ الزيني، الامير منصور سرفتكين:۳۹

- ٠٤ - ١٤ - ٢٩ - ٧٦ - ٧٦ - ٧٦ - ٢٩ - ٤١ - ٤ - ١٣١ زين العابدين، الامام على: ١٣١

الزهاوي، محمد افندي الفيضي: ١٣١ - س -

الساوجبلاغي، ملا محمد افندي: ١٣١ سباهي زادة: ٦٩

سبط ابن الجوزي:٥٤ السري، السقطى : ١٣١

سعد الدين حسن بن الحاجب علي:٥٥ -٥٦-

> السفاح، ابو العباس: ۱۸ السفر جلاني: ۷۶ السلطان ابي سعيد: ۹۲

شیخ او پس بن کلوس:۱۱۶ الشيرازي: ابو اسحاق: ٢٢-١٣١ الشيخ جميل بن الشيخ شاكر:١٠٦

ونمرست الأنسلاء

الشيخ رؤوف بن الشيخ شاكر:١٠٦ شيخ زاده: ١،٥

الشيخ شريف:٥٠١-٩٠١

الشيخ علي بن الشيخ اسعد:١٠٦ الشيخ محمد بن الشيخ اسعد:١٠٦

الشيخ محمد من بيت و انه: ١٣٣ الشيخ مظهر: ١٠٥،١٠٦

الشيخ يحيى بن الشيخ عبد الرحمن:١٠٥ الشيباني، المظفر بن علي بن ابي

القاسم الشهرزوري: ٢١ شیخانی، ملا محمد امین:۱۳۳

الشير ازى، جمال الدين محمود: ١٣١ شير الصغير، الحسام: ٩٠

شير الكبير، باسان بن الحسام: ٩٠ شيطان العراق:٩٨

الشهرزوري، القاضي ابو بكر محمد بن ابي احمد القاسم: ٢٢

الشهرزوري، المرتضى عبد الله بن

ابي احمد القاسم: ٢٢ الشهرزوري، ابو احمد القاسم ابي

المظفر:٢٢-٧٣

الشهرزوري، المظفر ابو منصور بن ابي احمد القاسم: ٢٢-٧٣

> الصادق، الامام جعفر: ١٣١ الصاحب، علاء الدين٨٥

- ص -

صفى الدين على بن المبارك: ٧٥ الصقار ، سامي بن السيد خماس: ٢٤

(صلاح الدين) مبارز الدين كك:٨٠-٨٨

– ط –

السلطان حسين بيك:١١٧-١١٨ السلطان عبد الحميد:١٤٧ السلجوقي، السلطان محمد ابن السلطان محمود: ٣٦

السلطان مراد: ۱۱۸-۱۱۹-۱۲۰ السلمي،عتبة بن فرقد: ١٩

سلیمان بن میر سیدی:۱۱۵-۱۱۹

السمعاني: ۲۲-۲۳-۵۳ سنقر، عز الدين: ٨٨

السهروردي، الشيخ عمر:١٤٠ سيد خان:١١٩

سيدنا محمد (صلى الله عليه وسلم): 177-171-70

> سيف الدين محمد: ٨٠ السيد صادق: ١٣٣

> > - ش -

الشافعي والشافعية: ٧٠-٧١-١٠١ 189-187-1.8

شاه، سلیمان:۳۷ الشاه طهماسب:١١٧

شاهنشاه: ۱ ٥

الشرابي، شرف الدين ابو الفضائل اقبال: ٥٩- ١٠- ٢١- ٢٢

شرف الدين ابو الفضائل: ٩٥ شرف الدين، عثمان بن محمد:٧٩

شرف الدين، محمد بن عز الدين: ٧٤ شمس الدين، اصلان تكين ٢٢

شمس الدين، داود: ٩٠

شمس الدين، على بن سنقر:٥٦ شمس الدين، ابو عبد الله محمد بن

ساعد الانصاري: ٨٠

الشيخ ابراهيم:١٠٦

الشيخ اسعد بن الشيخ محمد سعيد: ١٠٦

على بن ابي طالب (رضي الله عنه): 171-1.7-04-11 العمر گنیدی، أحمد: ۱۰۷-۱۳۶ العمر كنبدى، محمود: ١٣٤ عيسى ابن كلوس:١١٤

> غازي، المظفر :٢٦ غریبی: ۱۲۸–۱۳۷–۱٤۰ الغزالي ، الامام ٧٥-١٠١٣ ا -- ف -

الفارقي: ٣٤-٥٦ فاضل:١٠٦ الفتلاوي،أحمد ناجي:٥-٦

الفخري، ابو منصور معلى ابن الدباهي:٦٣

الفر هادي:۲۳–۱۳۵ فضولي: ١٤٠

- ق -قاضى اربل، الشيخ محمد:١٠٧

قاضىي داود: ١٠٨ القاضى كمال الدين: ٢٢

القانوني، السلطان سليمان: ١١٥-174-114-117

> قباد بك:١١٨ قحطبة:١٨

قدسی محمد محمود: ۱٤٧ قراقوينلو: ٢٨

القرمداغي ، محمد على: ٤-٨-٩-177

> قزل بن بلدكز: ٤٥. القزلباش:١١٨-١١٥ الكاتب القزويني: ١٣١

طقر خاتون:۸٥ الطوغر امهچي: ۹ ، ۱ – ۱۳۹ – ۱ ٤٨ الطغرامهچي، الحاج ملا ابراهيم بن الحاج طه:١٣٣

> الطوغرامه چي، على باشا: ١٤٨ الطوغرامه چي،محمد آغا:١٤٨ احمد الطويل: ١١٩

> > الطيبي: ٤ ٩

- ظ -

ظهير الدين ابي على الحسن بن عبد 17-71-09:前

ظهير الدين الحسن بن المصطنع:٦٢ الظاهري، الامير عز الدين الباقر:٥٥

> العباسي، المستنجد بالله: ٣٦ عبد الله بن جيدة: ٩٠

عبد الله بن على:١٨-١٩ عبد الله بن مروان: ۱۸

عثمان بن سفیان:۱۸

العزاوي: ٣-٤-٥-٢-٩-١٠٦-170-179-174-1.7-44-79-77 189-

عزت عبد العزيز:١٤٧

عز الدين ابن مبارز الدين كك: ٨٠ عز الدين محمد بن صدقة: ٦٢

عـز الدين أبو القاسم نصر بن عقيل:

V.-79 على الحاج أحمد العزيرى:١٤٧

العلقمي، عز الدين أبو الفضل:٧٨

عماد الدين بن الاسد منكلان: ٩٠

العمادي، رشيد أحمد رشيد ١٣٣: العلوى، تاج الدين محمد بن الصلايا:

A.-YA-YY-7£

قسيم الدولة:٣٣

قطب الدين، بهاء الدين: ٩٠ قطب الدين، مودود: ٣٦–٣٧

القلقشندي: ١٠٠٠

قليج ارسلان : ٥٤

القمي، فخر الديني احمد بن مؤيد الدين: ٥٥

القمي، مؤيد الدين:٥٥-٥٦

- 5 -

الكابتن هاي:١٤٨

الكاتب، عز الدين عبد الحميد الكاتب: ٦٦ كاني، عبد الجبار ابن ملا عبد الرحمن: ١٣٩

الكاظم، الامام موسى: ١٣١

كچك ملا، محمد على حسامي: ١٣٢ كوچك زين الدين على: ٢٤-٣٣-٣٣

£1-£.-٣٩-٣٨-٣٧-٣٦-٣٥-٣٤-

-77-77-79-77-0.-27-

كوچك ، ابو المظفر زين الدين يوسف اينالتكين بن على: ٣٢-٤١-٤٤

-03-10-10-10-70-7V

كرامي، عيسى ابن شهاب الدين: ٨٧ الكرخي، الشيخ معروف: ١٣١

الكركوكلي، محمد رضا ابن الحاج ويس:١٣٠٠

الكرملي، الاب انستاس:١٠٢ الكلبي، ابن دحية: ٧١

کلوس:۱۱۳

كمال الدين ابو المعالي يوسف محمد بن موسى: ٩٤

كوركيس عواد: ٨٤

كوكبري، مظفر الدين:١٣–٢٤–٢٥– ٢٦–٣٢–٤٦-٤٢–٢3–63–63–53–

الكويسنجقي، محمد بن اسماعيل:١٠٧

الكويي، الحاج قادر: ١٣٤ الكيلاني، رشيد عالى: ١٤٨

َ مِ <del>-</del> - م -

الماوراني صبغة الله افندي: ١٣١ المبارك بن شجاع:٨٨

المبرد،محمد بن يزيد الازدي:٧

مجاهد، عبد الله الملقب مجاهد الدين الخادم: ٤٠

مجد الدين صالح بن الهذيل: ٨٢ محمد ابن ابراهيم بن ابي بكر بن خلكان: ٧١-٧١

محمد بن صول:۱۹

محمد بن شرف الدين بن سالار: ٧٩

محمد الملا عبد الكريم: ٣١

محمد بن محمد بن ابي حنيفة: ٥٧ محمد كرد على: ١٢

محي الدين يوسف ابن الجوزي:00-07 المدائسني، القاصي ابو المعالي القاسم

بن ابي الحديد: ٦٠ المدرس، الشيخ عبد الكريم: ١٤٨

المرزيخي، ملا محمودافندي بن

یس:۱۳۰

مروان بن محمد :۱۸–۱۹ المزنى:۱۰۳

المزوري، الشيخ يحيى العمادي: ١٠٦ المستنصر بالله: ٢٦–٥٣–٥٤ المسيح عليه السلام: ٥٠

حميد المطبعي: ١٤٩

معز الدين سنجر شاه: ٥١

المغربي، ابو عثمان : ١٣١

المفتي ،عثمان: ۱۳۲-۱۳۹

المفتي ، رشاد محمد:۱۲۹-۱۲۹

المفتي، محمد افندي: ٣٩-١٤٩

المقتفي: ٣٠

المكدوني، الاسكندر: ١٩-١٤

المكرياني،حسين حزني: ٣١

المكي، ابو طالب: ١٣١

ملا احمد بن رسول:۱۳۳

ملا اسماعیل: ۱۳۱

ملا اسحاق : ١٣٤

ايوب بن الكامل:٥٨-٥٩-٥٠

ملا رشید:۱۳٤

ملا رؤوف بن سعيد أغا:١٤٠

ملا رسول:۱۰۹–۱۳۳

ملا سليم بن ملا رسول:١٣٣

ملا شرفي:١٤٧

ملا صالح: ١٣٤

ملا عبد الرحمن بن ملا رسول:١٠٩

177-

ملا عبد الرحمن ابن ملا اسحاق: ١٣٤

ملا عبد الله بن ملا احمد:١٣٣

ملا عبد الله بن ملا محمد امين:١٣٤ ملا محمد امين:١٣٤

الملكِ الكامل:٥٨-٥٨

الملك المظفر تقى الدين :٤٦ -٤٧-

01-0.

احمد : ۹۶

الملك شرف الدين بن سلار:٧٩

الملك الصالح ابن نور الدين الشهيد: ٤٣

المنذري الشيخ مجد الدين موسى بن

الملك نور الدين:٣٧-٣٧

الموفق:٥٢

مير بداق بن شاه علي بيك: ١١٤ مير زا جان: ١٣١

میر حسین بن شاه علی بیك: ۱۱۵-۱۱۵ میر سیدی بن شاه علی بیك: ۱۱۵-۱۱۵ میر عـز الدین شیر بن میر سیدی:

117-110

مير محملي:١٤٨

- ن -

النائب احمد آغا:١٤٧

نادر شاه:۱۲۵

النازنيني، ملا عبد الله:١٣٣

الناصر: ٣٠٠ الناصري، الاشقر: ٦٤

الناصري، علاء الدين الدكز:٥٩

الناصري كركر: ٦٤ -٧٧

الناصري، أق سنقر: ٣٩-٢٤-٧٧

الناصري، الامير ارغش الرومي:٥٩ الناصر لدين الله :٥٣

نامی (عبد الله) ۱۳۷:

النجار، بكر مصطفى: ١٣٩

نجم الدين خضر ِ:٨٠

نجم الدين ابن أخي قاضي القضاة بن خلكان:٩٣

نجمی: ۱۳۹

النصراني، ابن عبداني:٦٢

النصراني، مسعود: ٨٢

نصر الدين بن الناقد: ٦٢-٦١

نصر الدين جقر بن يعقوب: ٣٤-٣٥ نصوح باشا: ٩١٩

نظمى: ١٤٠

النقش بندي مولى الشيخ خالد:٤٠١-

نور الدين ابو الفضل بن الناقد:٥٥-٥٦ لب زيزين:١٢٢

**-\_&**-

الهذيـــاني: الشـــيخ ضــــياء الدين ابو عمرو عثمان:٧٠

الكيا الهراسي:٧٠

شیخ مصطفی (هیرانی، ایرانی) (کاکا):

هو لاكو :٧٨-٥٨

\_و\_

الواسطي، فراس :٦٤ الواسطي ابو الماعالي ابن العطار صاعد بن علي :٧٦

الوصىي عبد الآله: ١٤٧ اليونيني قطب الدين: ٥٤

المساجد والجوامع والمدارس والتكايا

-j-

مدرسة ابي حنيفة رحمه الله: ١٣٥ مدرسة الحام مدرسة الحام مسلا السراهيم الطغرامه چي ١٠٨٠

البدرية: ٦٢

بيعة:٨٥

المدرسة الحورانية:٧٣ تكية خان احمد:١٠٥

الريض: ٨٣-٩٧-٩٨ ١١٢

مدرسة الربض:٦٩-٧٠ مدرسة ملا رسول : ١٠٩

مدرسة الشيخان:١٣٣

تكية شيخ زادة: ١٠٥–١٠٩ السهروردية : ١٠٤

الظاهرية:٦٣-٧٤ تكية الشيخ عارف: ١٠٩

المدرسة القاهرية: ٧٢

مدرسة القلعة:۲۹-۷۰-۷۱ مدرسة كوكبرى : ۷۱

مدرسة مرجان : ٩٥

المستتصرية: ٥٦-٦٣-٤٧

تكية النقشبندية الخالدية : ١٠٥ تكية الشيخ نوري : ١٠٥–١٠٩

جامعة الازهر : ١٣٩ جامع الامام الاعظم : ١٣٥

جــــامع الحاج بكر أغا في كويسنجق : ١٣٥

جامع الحاج بكراغا: ١١٠ جامع الحاج صالح الدباغ: ١٠٩

جامع الحاج صالح يكن: ١٠٩

جامع الحاج قادر : ١٠٨ -سن-

جامع السوق : ١٠٨

جامع السيد محمود آغا : ١٠٩ جامع الشيخ ابو بكر : ١٠٩

جامع الشيخاني : ۱۰۸

جامع الشيخ عارف: ١٠٩

جامع الشیخ محمد آلتی پارماق:۱۰۹ جامع شیخ محمد چولی افندی : ۱۰۹

-ع-

جامع الشيخ عبد الله: ١٠٩ --ص،-

جامع الشيخ صالح البرزنجي : ١٠٩ .

جامع فناح چلبی الدباغ: ۱۰۸

\_ق\_

جامع القلعة : ١٠٨

جامع القصر:٥٦

<u> -ك</u>

الجامع الكبير في القلعة: ١٣٩

الجامع الكبير في كويسنجق : ١٣٥ الجامع الكبير : ١٠٨

\_م\_

جامع ملا محمود ديره بروشهيى:

جامع ملا غمر: ١٠٩

جامع الحاج مولود: ١٠٩

مسجد الحاج داود: ۱۰۸

الكتب —أ—

ابن آدم وجهوده النحوية : ١٣٠ الادب التركى في العراق ١٤٠

اثر الادب العربي في الادب العالمي:

احیاء تاریخ علماء الاکراد من خلال مخطوطاتهم: ۱۰۲–۱۳۹

أخلاق المعاصرين:١٢

الاخلاق الاسلامية: ٦

أصفى الموارد : ١٣٦

الاعتبار:٣٣ أماد أماد س

أعلام أربيل: ٢٣

اعــــلام العـــراق في القرن العشرين: ١٤٩

الاعلان بالتوبيخ : ٣٢

الاكليل في محاسن اربيل:٢٣-١٣٥ انباء الغمر:٩٥

الانساب: ۲۲-۲۳-۲۲-۷۳

الأم :۱۰۳ امراء الانشاء:۱۲

-پ

البديعة في كيفية اتخاذ آلة الربع: ١٣٢ البوازيج :١٧

بوستان: ١٤١

ے-

تاريخ الاتابكة في الموصل:٣٥ تاريخ اربل لابن المستوفي:٢٣-٣٢-٧٥

تاریخ اربیل:۱۹

تاريخ ابن كثير، البداية والنهاية:٥٥-- سه

تاريخ ابي يعلى القلانسي: ٣٥

الــــتاريخ الاكـــبر فــــي طبقات العلماء وأخبارهم:٩٣

تاريخ الحضارة: ٧٢

تاريخ الدولة العباسية: ٦ التاريخ السياسي للمماليك: ٧

تاريخ العراق بين احتلالين:٨٢-٩٤

تاريخ العراق:۷۸-۹۰-۱۱۹ ا۱۹۰۰ تساريخ العسراق لمسا بيسن مدحسه

والمشروطية: ١٤٠ تاريخ الموصل: ٧٥–٩٣–٩٤

تاريخ اليزيدية : ٩٢

التحفة: ١٣٤-١-١٣٤

التحفة البهية: ١٣٦

تذكرة الحفاظ: ٧٦ التذكرة الفخرية: ٩٤

التصوير عند العرب الى اخر العهد

العباسي الاول: ٨

التصوير في الاسلام: ٨ التصوف في الاسلام: ٦ فصرست الأنسلام

الروضنين:٣٣-٣٧- ٤١

روضة الجنان:٦١

روضة الصفا: ٨١

-ز-نارة الترار

زبدة التواريخ اخبار الامراء والملوك السلجوقية:٣٦

-س

سياج القومية في مفترق الطرق: ٦ سياحتنامة: ٢٢١

السياحة: ٨٩

سيرة صلاح الدين:٤٨-٥١

سنتان في كردستان: ٤٨

-ش-

شــهرزور السليمانية(لواء شهرزور):

179-71-7.

الشهنامة: ١٤١

الشذرات: ۷۸-۹۶

شرح البلاغة:٩٤

شرفنامة:١١٦-١١٣-١١٥-١١٨-

11.

-ص-

صبح الاعشى: ٨١-٠٠١

صحيح البخاري: ١٣١

صحیح مسلم: ۱۳۱

<u>ط</u>--

طبقات ابن هدایة:۹۳

طبقات السبكي:٧٦

الطريقة النقشبندية: ٦

طيف الخيال: ٩٤

-5-

عبد العزيز، الشواف:٧

عبد الملك الشواف: ٧ العرب في جهاده القومي: ٧ التعريف بالمؤرخين:٧٥

تفسير البيضاوي: ١٣١-١٣٤ تقويم البلدان:٨٣-٩٦

تلخيص مجمع الإداب:٩٣

النتوير في موَّلد السراج المنير:٧١

ے ثورة اشعبان:۲۳۱–۷۰

جمع الجوامع :١٣٤

\_ح\_

حافظ : ١٤١

الحديقة الندية: ١٣٦

الحوادث الجامعة:٥٤-٥٥-٥٧-٥٨-

Y0-Y1-18-18

الحرية الدينية:١٢

الحرية السياسية: ١٢

الحسبة في الاسلام: ٧ الحلاج: ٦

\_**--**

\_\_\_\_

خطط الشام: ٢٢

خلفاء الدولة العباسية: ٦

الدرر الكامنة: ٩٤-٩٥

-5-

الربع المجيب:١٣٢

الربع المقنطر والمجيب:١٣٢

رسائل البلغاء:٢٢

رسالة في الحساب:١٣٦

رسالة في العروض: ١٣٦

رسالة في الهيئة:١٣٦

رسالة في الوضع:١٣٦

الرصد في العراق: ٨

رواية المجرم البرئ:١٢

عقيدة السلف: ٦

عشائر الكرد:٩٠-١٢٦

عشائر العراق الكردية: ٧٩

عقد الجمان: ٧٤-٩٤

علماء ومدارس اربیل، مدارس اربیل و علماؤها: ۱۲۹ – ۱۶۸

علماؤنا في خدمة العلم والدين: ١٤٨ عـنوان المجـد: ١٢٠-١٢٢-١٢٣-

127-179

-غ-

غاية النهاية:٩٤-٩٣

غابر الاندلس وحاضرها: ١٢ الغناء العربي في اواخر العهد

العباسي الاول: ٨

**-ئ**ـ

الفتح القسي في الفتح القدسي: ١٥-١٥ فروع السادة الحديديين في العراق: ٧ الفلاكة والمفلوكون: ٢١-٩٣

الفوائد الحسنية ١٣٢:

فوات الوفيات:٩٣

فهرس مكتبة براين: ٨ -ق-

سى: القديم والحديث: ١٢

قصة الفضيلة والرنيلة: ١٢

قضاة بغداد:٧ القومدات في الاسلام: ٦

القوميات في الاسلام: ٦ -ك-

الكاكائية في التاريخ: ١١٠

الكامل لابن الاثير:١٩-٢٤-٣٦-٣٧

£7-£1-£.-

كشف الظنون:٣٢–٧٥ كنوز الاجداد:٢١ گلستان:١٤١

المباحث الشريفة في مناقب الامام ابي

حنيفة: ١٣٦

المثنوي: ١٤١

المجد التالد: ١٠٦-١٣٥-١٣٥ ا مختصر المزنى: ١٠٣

مرآة الجنان:٧٥

مرآة الزمان: ٢٥-٥٧-٨٥

مسالك الابصار: ٧٩-٨٠١٨-٨٧-

9.-29-27

المسكوكات الاسلامية: ٤٧ المسكوكات التركمانية: ٤٧

مشاهير الكرد:١٣

مشاهير المؤلفين في الغناء والموسيقي: ٨

المصطلح العلمي وتطوره:٧

مصطلحات العطوم واتجاهها التأريخي:٧

مطالع السعود: ١٢١

المعاجم في اللغة العربية: ٧ معجم الادباء: ٧٥

معجم الالقاب: ٦١

معجم البلدان:٢٣-٢٤-٧٧-٥٩

7.4

مكتشفات الاحفاد:١٢

ملتقى اللغة العربية: ٨ المهنب: ٧٠

منظومة مجنون ليلي: ٠ ١،٤

منتخب الاخبار:٩٣ منتخب المختار:٧٥

الموسيقى الغربية: ٨ المورد الصافي: ١٣٦

مولود نامة: ١٣٥-١٣٥

\_و\_

الوافي بالوفيات:٧٥

وفيات الاعيان: ٤٤-٧١-٤٢ وفيات الوفيات: ١٦

يتيمة الزمان:١٢

-ن-

نباهة البلد الخامل بمن ورده من الامائل: ٣٢

النجوم الز اهرة: ٩٢-٩٢

نصيحة الملوك:٧٥

نظرة عامة في المصطلحات التجارية:٧

المجلات والجرائد

مجلة الرائد المصرية: ١٢ مجلة روشنبيري نوي: ۳۰

مجلة ر ەنگىن: ١٣٠

مجلة الشام: ١٢

جريدة الشهاب:١٣٣ جريدة فتى العراق: ١٤٨

جريدة المقتبس:١٢

جريدة الوجدان: ١٢

مجلة المجمع العلمي العربي: ١٣-٩٢ مجلة المقنطف: ١٢

مجلة كار و ان: ١٣٢

مجلة المجمع العلمي العراقي:١٢٨

هاو کاری: ۷۸

العثبائر

اذرية: ١٢٦

الان خية : ٨٨ آل الجلي: ١٣٥

آل ارتق: ٤٧-٤٦

آل ويس آغا: ١٤٨

آل وهاب آغا: ١٤٨

عشيرة بابك: ١٤٧

بالك (بالكي): ٩٠٠ -١٢٦-١٢٦

120-17 .-

بلباس: ۱۱-۱۲۰-۱۲۱ ۲۲۱ ۲۲۱ ۲۲۱

17.-

البليه: ۸۷ بنی شیبان: ۲۰

بنو هود:۱۸

-ج-

الحاف: ٧٩- ١٢٠

الجاكبة: ٨٧ الجلايرية: ٨١-١٤-٩٥ - ٩٥

الجوالمركيه: ٩٠٠

-5-

الحسنانية: ٨٨-٨٧

الخسنانية: ٨٧

الخشناوية: ٨٧ الخسناوية: ٨٧

الخشنابة: ٨٧

الحميدية: ٢٤-٨٨-٨٨

خوشناو: ۱٤۸-۱۳۳-۱۲۷ الحيدري و الحيدرية: ١٢٣-١٢٩-

144-144-14.

الداسنة: ١١٧-١١ ديزهيي:١١٠-١٢٦

-j-

فمرست الأغلاء الزرارية: ۸۹-۹۰-۹۱۲۷-۱۲۷-۱۲۷ اليزيدية : ١١٠-١١٠-١١١-١١٠-17. 111 زرزا: ۱۲۰-۱۱۸ -س-هرکی:۱۲۷ سالەيى:٢٧١ هروتي : ۱۲۷ سص\_ الهكارية: ٣٧-٣٤ صوران، صبهران سيوران: ٣١ -٨٨--117-110-118-114-1..-91 -177-171-17.-119-118-117 الدول والامارات والاماكن 17:-177 -ش-اذربیجان: ۹۰ شیبانی: ۲۰-۲۱-۲۳ أربيل: (تتكرر كثيراً) شیخ بزینی:۱۲۷ 114-117:11-111 استنبول:۱۰۱-۸-۱۱۷-۱۱۲-۱۳۲-العلى اللهية: ١١٠ 101-101 العمادية: ٢٤-١١٧-١١٨ الاسماعيليان: ٥٤ الافرنج: ٣٧-٣٧-٤٤ غفوري: ۱۰۱۰ ال بويه: ۲۰ النون كويرى: ١٢١-١٢٦ ١٣٨ الفرياوية: ۸۷ الامويون: ٦ ١-٨١-١٩-١٠ الفرناوية: ٨٨-٨٨ آمد:۸۵ اوشنة (اشنة): ۷۹-۸۹-۱۲۰ طى:١٢٢ آکه: ۱۲۷ ايسران: ١١-١١-١١١-١١١-الكاكائية: ١٠٠ - - ١١ 184-18.-148-178-110 الكلخبة: ٨٥ الايوبيـون وآل أيوب:١٢-١٧-٢٤-الكلاليه: ٧٩–٨٨ -07-07-57-75-77-77-77 99-71-09-01-08 المازنجانية: ٨٠-٨١-٨٨ مير ان: ١٤٨ بابسان :۱۱۲-۱۱۹-۱۱۹ مموند:۱٤۸ 177-177-177-171 ميران بكي:١٢٣ باب الانراك: ٦٢

باب الباتني: ٦٢

171

تكريت: ١٠٠ - ٣٠ - ٣٢ - ٣٧ تل خفتون: ٨٠

فمرسته الأعلام

-ج- ،

الجاثليق: ٨٥-٨٤

جبال مرکوان: ۹۰ جبل بیاو :۸۸

جبل خنجرین(کنجرین):۸۹

الجزيرة: ١٨٠-٤٤- ٥١ جلي: ٣٤ أ-١٣٥

چناران: ۱٤٦

حران:۱۸-۲۱-۳۶-۳۷-۲۶-۶۶

۵۵-۷۶-۰۰-۱۵ حریر:۱۰۸-۱۲۸-۱۲۱-۱۲۱

120-

حسین اباد:۱۳۳

حلب: ۲۳-۱۵۲-۱۵۲-۱۵۲

حلوان: ١١-٧١-١٩-٠٠

الحلة: ٣٠ حطين: ٣٠-٤٦

حماة: ٦٤

-خ-

الخالص:٦٢

الختى: ١٣٤

خراسان:۲۲ خلاط:۲3-03

محصد. الخواوزمشاهية: ٢٩

الخوارزميين:٣٠

د. اأدم إدار الكين عن

دار الدوادار الكبير:۸٥ دار الشاطئة:۵۵

دار الشاطئية:٥٥ دار صدام للمخطوطات:٤-٦-٨-٧٥

الباب القائمي:٥٥-٥٦-٢٢

باب التمر:٥٦ باب الحرم:٥٥-٦٢

باتاس:۲۲ -۳۳۱

باداوة:۱۳۲ باب علیان:۵٥

باب المعظم: ٥٦

باب عمكان واللونة: ٥٩

باب النوني:٥٥-٢٠-٨٥ بالكان: ٩

بجيلة:١٨

بر الوست: ۲۲۱ – ۱ ۱۵۰

بریطانیا:۱۶۳ یایزن:۸۰

البصرة: ٢١-٣٣-١١١-٣٢١ - ٢٢ ا بغداد: ٤-٧-٨-١١-، ٢- ٢١-٢٢-

-10-17-09-0V-01-00-02-2Y 4V-97-X0-X)-YT-V.-19-1X

1.4-1.7-1.0-1.2-1.4-1..-

177-177-17.-119-110-111-

177-170-177-179-177-178-

12.-

بور بیات:۱٤۷

بيت المال: ٦٦-٦٧

بيت الحرام: ٣٦

بيخمة: ٨٨ البيرة: ٤٥ – ٨٨

بولاق:٣٦-٢٤

البويهيين: ٢٠-٢٨

**ت**۔ تبریز:۹۲

بریر ترکیهٔ:۱۰۲

دجلة: ۱۱-۲۲-۷۹ م الدر بند اكبير :٨٨ دقوقا: ١١-٠٣ دمشق: ۲-۱۳ ع-۲۰۰ ۹۲-۲ دیار بکر:۸۱-۸۸-۱۲۶ ديار العجم: ٤٥ ديوان الزمام: ٦٤ الدوحة:١٣٧ الدولة الايلخانية: ١-٨٤ الدولة الزندية:١٢٥ الدولة الزنكية: ٣٩ الدولة القجرية:١٢٥ ر انبه: ۸۸-۱۳۳ ۱ ۱ ۲۹ ر اس العين:٥٤ ر ستاق: ۸۹ الرقة: ٣٤-٤٤ روانسدوز:۸۸-۱۲۲-۱۲۲-۱۳۳-180-188 الرها:٢٦-٤٤-٥١-٥٠-١٥٠ <u>-س</u>-سجستان: ۲۰ السراي: ١٣٩ سكتارة: ١٣٥

السلطانية: ٩٢ السليمانية: ٤ -٥-٦-١٢-٩٧ ١٢-101-124-121-140-179 السماوة:١١٨–١١٨ سیاه کو ه:۷۸

سقز (سقض):۷۸ سميساط:٥٧

سنجار :۲۲-۲۷-۳۷ -۸۰۱

سوق السلطان:٥٦-٢٢ سوق العطارين:٥٨ سوماقلق:١١٦-١١٥

--ش-

الشام: ۲۱ – ۲۱ – ۲۲ – ۳۰ – ۲۳ – ۸۰ – 10-V9-1A

شقلاباد (شقلاوة): ۸۸-۱۱۱-۱۱۰ 

شهرزور: ٤-٥-٦-١١-١١-١١-٩١ 

AA-A & - A W - V 9 - V 7 - V W - V 1 - 0 1 --117-111-1..-97-91-

170-17.-179-175-17.-119

صفورية: ٤٦ الصفويون:١٢٥

الصليبيون: ٤٤- ٢٦ - ٤٧ - ٩ - ٥ - ٥

العباسيون: ٦-٧-٦١ -١٦ -١٩-١١ **-~1-~4-~7-~7-77-37-77-**

97-91-4.- 77-77-75-05 العثمانيون: ١٢-١٠٨-٩٠-٩١-١٠١

-119-114-114-117-117

-177-170-172-177-177-17.

1 2 1 - 1 2 7 - 1 2 7 - 1 2 7

العسراق:٨-١٠-١١-١٩-٢٢-٢٤-

-1.0-1.5-1.3-91-91-9.-0 -177-175-17.-117-11.-1.7

-101-129-124-120-122-128

102

نصرستم الأعلاء

الماتريدي والماتريدية: ١٠٣٠ ماردين: ٤٥

مازنجان:۸۸

ماوقران:۱۳۳-۱۳۵ مجلة تيراوه:۱۰۸

مجلة الخانقاه: ٥ · ١ - ٩ · ١ -محلة العرب: ١ · ٥ - ١ · ١ - ٩ · ١

> مخمور:١٤٥ مرو:٧٣

المسناة: ٦٢

المشرعة:٥٥-٥٦ مصر :٣٣-٣٦-٧٩-٨٨

117-1..-90-97

المقبرة الكيلانيه: ١٠٦ مكه: ٣٩-٥٧-٦٧

مکه:۲۹–۰۷–۱۲

مکیخا:۸۶ ملاز کرد:۸۹

مدر حرد:۸۹ المنتفق:۱۲۳

ِ الموصل: ١١-١٤-١٧-١٨-١٩-٠٠ -٢٢-٣٢-٢٤-٢٩-٣٩-٣٦-٣٣

£7-£7-£1-£.-79-7V-70-7£-

V.-\V-\T-0.-£V-£\-£0-££-

AY-A1-V0-VM-VY-VM-VY-V1-

111-1.0-1.5-97-A0-A5-AF-179-17V-177-175-171-110-

101-151-151-170-

01-121-170-

موت:۸۹

میران بگی:۱۲۷ المیدان:۵٦

-ن-

نازنین: ۱٤۰

عقر ة:١١٨

عقر قوس: ۸۰ عكا: ۲۱–۰٥

عد. ۲۰ ۲-۰۰ -ق-

القادرية: ١٠٩-١٠٥

القاهرة:٣٣

قوش تپه: ١٤٥

قرية الفخرية:٦٣ القلاع:٥٤

قلعة وان:١١٤

قریة برقوطا: ۸۲

-٧٩-٧٨-٧١-٧٠-٦٩-٣٩ القلعة: -٧٩-٧٨-٧١-٨٠ -١٠٩-١٠٨-١٠٥-٩٨-٩٧-٩٦-٨٥

184-184-188-188-118

قرية ابى النجم:٦٢

قريه ابي اللجم: ١١٠ -ك-

کر دستان: ۲ ۰ ۱ – ۱۳۶ – ۱۳۹ – ۱۶۸ – ۱۶۹

الكركار: ۸۸

کرکوك: ۱۱-۱۱-۱۱۱-۱۱۱-۱۲۱ - ۲۲-۱۳۹-۱۰۱-۱۱-۱۱۸

کندیناو ه: ۵ ۶ ۱

كوفَّه: ٧٥

کویسنجق(کوي): ۱۱۰–۱۲۰–۱۲۱– ۱۲۲–۱۲۲–۱۳۶

گردمامك: ۱۲۲

گردی:۱۲۷

الگوير:١٤٥

-ل-

لاهور :٣٦ لندن:٣٢

\_م\_

الناصرة: ٤٦-٥٠-١٥ الناصرية:٦٣ ناودشت: ۱٤٦ نجد:۱۲۳ النصــــارى:۸۲-۸۵-۲۰۱۲-۱۱۰ 111 نصببين: ٤٤ النقشبندية: ١٠٥٠١-٩٠١ - ١٣٤-18 -- 179 وادي النيل:٣٣ وانه:۱۳۳ فنجاب: ٣٦ – و-الولايات المتحدة: ٣٣ هر ۱:۸۰ همذان:۳۷ الهند: ١٠٦-١٠٥ هه و لير ٣: هيران(ايران) : ١٤٠ هوديان (يهوديان): ١١٤ – ی – یستار:۸۷ اليونان: ١٤ اليهودية: ٢ • ١١١-١١١

> فهرست آیات القرآن الکریم (الیوم اکملت لکم دینکم) :٥٦ (یالیت قومي یعلمون) : ٥٦

(يثبت الله الذين آمنوا) ١٣٢

(قل هذه سبيلي): ٦٥

عبى لاترتعي لاهجتري

#### المصادر

١ - ابن أبي عنيبة

تاريخ دول الاعيان شرح قصيدة نظم الجمان في ذكر من سلف من أهل الزمان - منه ثلث نسخ خطية في دار الكتب المصرية - وعند المؤلف [المرحوم عباس العزاوي] نسخة خطية كاملة منه.

٢ – ابــن الاثير : عز الدين أبو الحسن على.بن محمد الشيباني الجزري (ت ٦٣٠هــ)

الكامل في التاريخ - طبع ببولاق سنة ١٢٩٠هـ.

٣ – ابن تغري بردي: جمال الدين ابو المحاسن يوسف الاتابكي ت ٨٧٤هــ

الـــتاريخ الـــباهر فـــي الدولة الاتابكية في الموصل – تحقيق عبد القادر أحمد طليمات – القاهرة دار الكتب الحديثة ١٩٦٣.

٤ - السنجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة - دار الكتب المصرية القاهرة
 ١٣٤٨هــ - ١٣٧٥هــ / ١٩٢٩ - ١٩٥٦م.

٥ - ابن الجزري : شمس الدين أبو الخير محمد بن محمد (ت ٨٢٣هـ).

غايـة النهاية في طبقات القراء، عني بنشره ج براجستراس ط/مكتبة الخانجي مصر ١٣٥١هـ- ١٩٣٢م.

٦ - ابن حجر: شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي العسقلاني المصري (ت ٨٥٢هـ)

إنساء الغمسر بانسباء العمر في التاريخ - حيدر آباد - مطبعة دائرة المعارف ١٩٦٧.

 ٧ – الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة – مطبعة المعارف العثمانية – الهند ١٣٤٨هـ ، ١٣٥٠هـ .

۸ – ابــن خلكان : شمس الدين أبو العباس أحمد بن محمد (ت ٦٨١ هــ).

وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان – ، طبعة بولاق القاهرة– ١٢٧٥هــ

٩ - ابن سند البصري: الشيخ عثمان بن سند البصري الواتلي.

مطالع السعود بطيب أخبار الوالي داود – تحقيق محب الدين الخطيب- القاهرة ١٣٧١هــ.

١٠ - ابن شداد: يوسف بن رافع بهاء الدين (٥٣٩-١٣٣هـ)

الــنوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية، أو سيرة صلاح الدين – تحقيق جمال الدين الشيال – القاهرة ١٩٤٦.

١١ - ابن العماد الحنبلي: أبو الفلاح عبد الحي (ت ١٠٨٩هـ).

شذرات الذهب في أخبار من ذهب - القاهرة - مكتبة القدسي ١٣٥٠ه..

١٢ - ابن فضل الله: شهاب الدين احمد بن بحيى بن محمد الكرماني

العمري (٤٩٧هــ).

مسالك الابصار في ممالك الأمصار - عشرين مجاداً - عند المؤلف [المرحوم عباس العزاوي] نسخة خطية.

17- ابن الفوطي: كمال الدين أبو الفضل عبد الرزاق بن احمد الشيباني (ت ٢٢٣هـ)

تلخيص مجمع الاداب في معجم الألقاب، تحقيق الدكتور مصطفى جواد، الجرء الرابع يقع في أربعة أقسام - طبعة وزارة الثقافة والسياحة والإرشاد القومي السورية. الجرزء الخامس نشر في مجلد اورينتك كولج مكزن في لاهور، تحقيق الشيخ عبد القدوس.

1 4 - الحوادث الجامعة والتجارب النافعة في المائة السابعة - تحقيق مصطفى جواد حطبع عام ١٩٣٦م/١٣٥١ه ، وقد اعتمد المؤلف [المرحوم عباس العزاوي] على النسخة الخطية المقابلة مع الاصل الفوتوغرافي لنسخة المرحوم أحمد . باشا تيمور .

۱۰ ابن كثير : عماد الدين أبو الفداء اسماعيل بن عمر الدمشقي (۷۷٤)
 ).

البداية والنهاية – ط1 - مطبعة السعادة بمصر – ١٣٥١هــ/١٩٣٢م. ١٦ -اسامة بن منقذ.

الاعتبار -طبعة جامعة برنستون - الو لايات المتحدة.

١٧ -حاجي خليفة : مصطفى بن عبد الله (ت١٠٦٧هـ).

كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون – طبعة اوربا – لايزبك

١٨ - الحسيني : صدر الدين علي بن ناصر.

أخبار الدولة السلجوقية المسمى (زبدة التواريخ اخبار الامراء والملوك السلجوقية). بتصحيح محمد اقبال - طبع في لاهور سنة ١٩٣٣م.

۱۹ - خورشيد بك . ت ۱۲۹۱هـ / ۱۸۷۹م.

سياحتنامة حدود - كتبها خورشيد بك باللغة التركية - وقفت مدوناته في أواخر سنة ١٢٦٨هـ | المرحوم

عباس العزاوي].

٢٠ - درويش باشا الفريق

تقرير درويش باشا الفريق كتبه باللغة التركية وكان استاذا في المهندسخانة فعهد اليه أمر تحديد الحدود بين ايران والعراق وكان خورشيد بك في صحبته طبع تقريره هذا مرات وكان مقتضبا يفسره كتاب (سياحتنامة حدود) توفي مؤلفه سنة ١٢٩٦هـ / ١٨٧٩م، وهذا التقرير نقلته وزارة الخارجية العراقية الى اللغة العربية وطبع في مطبعة الحكومة ببغداد سنة ١٩٥٣م.

٢١ - سبط ابن الجوزي: شمس الدين أبي المظفر بن قزاو على.

مرآة الزمان في تاريخ الأعيان – حيدر آباد – مطبعة دار المعارف العثمانية . ١٩٥٢.

٢٢ السخاوي: شمس الدين محمد بن عبد الرحمن.

الاعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ – تحقيق فرانزروز نثال – مراجعة الدكتور أحمد صالح العلى – مطبعة العانى بغداد ١٩٦٣.

٢٣ - السلامي: أبو المعالى محمد بن رافع.

تاريخ علماء بغداد المسمى منتخب المختار – صححه وعلق عليه المؤلف [المرحوم عباس العزاوي] - مطبعة الأهالي - بغداد ١٣٥٧هـ/ ١٩٣٨م.

٢٤ - السمعاني: تاج الاسلام أبو السعد عبد الكريم بن محمد ت٥٦٢هـ

الانساب: نسخة المتحف البريطاني برقم (٢٣،٢٥٥) نشرها المستشرق مرجليون بالزنكوغراف في ليدن ١٩١٢م.

٢٥ – الصفدي : صلاح الدين خليل بن ايبك (ت ٧٤٦هـ)

الوافي بالوفيات، نسخة مصورة في المكتبة المركزية الجامعة ببغداد برقم ( ٩٢٠ ص ف و).

٢٦ - عالى بيك

سياحت زور نالي (تقرير السياحة) رحلة من استنبول الى الموصل فبغداد فالبصرة، وفيها بيان المواقع الاثرية، ذكر المؤلف فيها بعض الشخصيات مفصلا من جراء الاتصال بهم فهي خلاصة موجزة الولايات الثلاث لاسيما بغداد ولعلها أوسع سياحة بعد – سياحتنامة حدود ، ألفه عالي بيك والي طربزون – مدير الديوان العامة – طبع سنة ١٣١٤هـ نشره رؤوف بك باستانبول، وكانت مدة سياحة المؤلف سنة ١٣٠٠هـ - ١٣٠٤هـ.

٢٧ - العزاوي: المحامى عباس (ت ١٩٧١م).

الـتعريف بالمؤرخين (١) في عهد المغول والتركمان (٢٠١هـ - ٩٤١هـ)

طبع في مطبعة شركة التجارة والطباعة المحدودة بغداد ١٩٥٧.

٢٨ - تــاريخ العراق بين احتلالين - ثمانية أجزاء - طبع في بغداد بمطابع
 مختلفة وتواريخ مختلفة أيضا من سنة ١٩٣٥ - ١٩٥٦م.

٢٩ - عماد الدين الأصبهاني:

الفتح القسي في الفتح القدسي، تحقيق صلاح الدين - ليدن برل ١٨٨٨م.

٣٠ - العيني بدر الدين أبو محمد محمود بن احمد بن موسى ت ٨٥٥هـ.

عقد الجمان في تأريخ أهل الزمان - تسعة عشر مجلدا - من هذا التاريخ، بعض اجزاء مخطوطة في دار الكتب المصرية ومنه نسخة في أربعة وعشرين مجلدا في مكتبة بايزيد بالقسطنطينية.

٣١ - غالب: اسماعيل .

مسكوكات تركمانية ، ضمن المسكوكات الاسلامية التركية – مجلدات عديدة نشرها المحقق التركي باستانبول من مؤلفات الاستاذ اسماعيل غالب، وأحمد توحيد، وخليل أدهم، ومحمد اقبال واستوعب (تاريخ النقود الاسلامية) – طبعت في سنين مختلفة ١٣٠٧هــ، ١٣٣٤هــ، ١٣٣٤هــ، ١٣٢٨هــ.

٣٢ - القلانسي : أبو يعلى حمزة بن أسد . ت ٥٥٥ه...

ذيل تاريخ دمشق – بيروت – مطبعة الادباء اليسوعيين ١٩٠٨م.

٣٣ - المصنف: أبو بكر بن هداية الله الحسيني.

طبقات الشافعية - مطبوع مع كتاب طبقات الفقهاء لابي اسحاق الشير ازي. مطبعة بغداده...

٣٤ -المقدسي: شهاب الدين أبو محمد عبد الرحمن بن اسماعيل الشافعي (ت ٦٦٥هـ)

كتاب الروضتين في أخبار الدولتين – مطبعة النيل – القاهرة ١٣٨٧هـ..

٣٥ - النجدي: الشيخ عثمان.

عنوان المجد في تاريخ نجد - مطبعة صادر بيروت

. ٣٦ -نوري السعيدي

جريدة الشهاب ٢/١/٢٢ / ٢٧ذي الحجة ١٣٦١.

٣٧ - اليافعي: أبو محمد عبد الله بن سعد بن علي المكي.

مرآة الجنان وعبرة اليقظان - حيدر آباد - دائرة المعارف النظامية ١٣٣٧هـ/ ١٣٣٩هـ.

٣٨ – معجم البلدان.

ياقوت: شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي

# المحتويات

| الصفحة | العنو ان                               |
|--------|----------------------------------------|
| ٣      | المقدمة                                |
| ٤      | عملي في هذا الكتاب                     |
| 0      | مكتبة العزاوي مرة اخرى                 |
| ١.     | أربل في مختلف العصور (اللواء والمدينة) |
| 14     | حياة أربل قديما وحديثا                 |
| ١٤     | أربل في التاريخ القديم                 |
| ١٦     | أربل في العصور الاسلامية               |
| ١٦     | تاريخها الى إيام آل بكتكين             |
| 17     | التشكيلات السياسية والادارية           |
| 7 £    | ال بكتكين – مظفر الدين كوكبري          |
| 7.7    | ١ – التاريخ السياسي                    |
| 71     | ٢ - ال بكتكين (امراء هذه الاسرة)       |
| 77     | ٣ – زين الدين علي كوجك                 |
| 44     | ٤ – نو ابه                             |
| ٤١     | ٥ – امارة مظفر الدين كوكبري الاولى     |
| 2.7    | ٦ – حياة مظفر الدين كوكبري خارج اربل   |
| ٤٨     | ٧ - ابو المظفر زين الدين يوسف ينالتكين |
| 70     | ٨ – مظفر الدين كوكبري                  |
| ٥٣     | ٩ – النقود المضروبة في أيامه           |
| 0 2    | ١٠ – حادث الانتقال من الايوبيين        |
| ٥٨     | ١١ – أربل تعود للخلافة العباسية        |
| ٦٣     | ١٢ – أربل في حوزة العباسيين            |
| ٦٤     | ١٢ – الحياة العلمية والأدبية           |
| ٦٨     | ١٤ – المدارس في أربل                   |

| 77  | ١٥ – نتاج هذه المدارس أو العلماء في اربل    |
|-----|---------------------------------------------|
| ٧٣  | من ورد اربل من العلماء                      |
| YA  | اربل في عهد المغول والتركمان                |
| ٧٨  | - التاريخ السياسي                           |
| ٧٨  | ١ – الحروب والحصار                          |
| ٧٩  | ٢ – امراء اربل وادارتهم المباشرة            |
| ۸۱  | ٣ – امراء المغول في اربل                    |
| ٨٢  | ٤ - امراء التركمان في اربل                  |
| ٨٢٠ | ٥ – الإدارة                                 |
| ٨٤  | الحوانث المشهورة                            |
| ٨٦  | الحالة الاجتماعية                           |
| ٨٧  | العشائر                                     |
| ٨٨  | العشائر السهرية                             |
| 91  | الحالة العلمية والادبية                     |
| 9 7 | اشهر العلماء والادباء                       |
| 9.7 | من العلماء والادباء في عهد المغول والتركمان |
| 9 £ | في عهد الجلايرية                            |
| 90  | العلماء في عهد التركمان                     |
| 97  | الحالة الاجتماعية في اربل                   |
| 97  | المدينة واللواء                             |
| ٩٦  | القلعة                                      |
| 9 ٧ | ربض القلعة                                  |
| ٩٨  | الوضع الاجتماعي العام                       |
| ١٠٠ | خلاصة وصفوة                                 |
| 1.1 | اربل في العهد العثماني                      |
| 1.4 | الدين الاسلامي                              |
| ١٠٤ | الطرق                                       |
| 1.4 | المعاهد الخيرية                             |
| ١٠٨ | اشهر المساجد والجوامع                       |
| 1.9 | التكايا أشهرها                              |
| 11. | عقائد اليزيدية                              |

| قائد الكاكائية                            | 11.     |
|-------------------------------------------|---------|
| بهود والنصارى . ١١٠                       | ١١٠     |
| رضع السياسي                               | 111     |
| ريخ امراء اربل في العهد العثماني          | 117     |
| ارة اربل                                  | 110     |
| صير امارة سهران                           | 117     |
| ي بيك بن سليمان بيك                       | 117     |
| ليمان بيك ابن قلي بيك                     | 114     |
| راء سهران ۱۱۹                             | ١١٩     |
| تشكيلات الادارية للدولة العثمانية في اربل | ۱۲۳     |
| علاقة بين العراق وايران في اربل           | ١٢٤     |
| حالة الاجتماعية . ١٢٥                     | 170     |
| حالة العشائرية                            | 177     |
| حالة العلمية والادبية                     | 177     |
| علماء ١٢٨                                 | ۱۲۸     |
| (دباء ۲۳۷                                 | ۱۳۷     |
| لادب الكردي في اربل                       | . 1 £ 1 |
| بل لما بعد العهد العثماني                 | 1 5 7   |
| - الوضع السياسي                           | ١٤٣     |
| تشكيلات الادارية                          | 1 2 2   |
| ' - الحالة الاجتماعية                     | ١٤٦     |
| معاملات واقتصادیات اربل                   | 101     |
| حالة الثقافية                             | 107     |
| جمال وصفوة                                | 108     |

وهم يأخذون الحنارة الخبة وبدركون ادبوارون من همل برده وسرالزاج الفيا ملازرد والرساق تفلاعها وتزارعها رضاعها ولا مجلون لافذ شئ من ارتفاع (طرابك) ، ركانهم ابد ما مولعلهم سب مجمالي برياسال بهمون وتولاهم من لنده وله المسي (عَيده) ، ولا ادركوالاعل ووق تدلاهم ولده عبدالله . وكان لم أنف أمريجاع عفي لم أى وتدبع للاله الحام شرالصغر ، عول من عشرة عصر تسربية ، ولائك كان لم اير آفر همال سي (بال ) بالحام السر وافر منم لر ما می فری مرحی بر الدی شال الری الی علی وامرار غرهولار من سطری خرط سم وتنفع لاالراج شردم فليه العدد سي بم قريم العلام حفيا غالم خوس من الالعبار . صفحة من المسودة بخط المؤلف نفسه

مرتم في نفو دان كانوا دري ماني ماني ولا شارك فرما فام م شرك مع ملرمة والفام مو فدر بهم على الا دارة نَفَ وَلَا عَظِمْ مِعُوكَ مَعْلَمُ لِإِنَّ السَّفِي وَاللَّهُ ؟ لَا فِي أَعِنْ الرَّوْلِينَ ، وَمَا تَعِلَى ثُن الْعَلَامُ ؟ والما الماري المرابع المرابع عدودادم واودل عاء لوي ال مرد بالمنظم الله المنظراً في الوي طالعم ، و في الآرج الربي والوب والربي ارفتى مسؤن الجاعات ، وقع المعمر تزهع عقاً ، الله الطوع با في للازق الحريم ؟ ولم بين من النا في الحادث من أوالعناة الجباري . كان العدّ من نوم بين أمراد النود ؟ أهيا اربل هاة طبة ، وأندي واعلى مدارك بالدين علم في أنا في فأم الدارة هفت ، و ما عال سماح معولة الاستدلة ، وماى من ثنا أم تولة ، ولادارها لي وراي الوعد الرسن والوعوى العزم ، فكان لسطيه الره. ومب الوك النالة في الذب المرمي لاسما بين عوال بندعة

صفحة من المسودة بخط المؤلف نفسه

وقعت بعض الاخطاء اثناء طباعة هذا الكتاب ، ومع انها لاتخفى على القارئ الكريم الا اننا ندون منها ما يأتى:

| الصواب      | الخطأ      | السطر | الصفحة |
|-------------|------------|-------|--------|
| وله         | و له       | 11    | . 77   |
| ابن الاثير  | ابن الثير  | Y     | ٢٤     |
| مرآت الزمان | مرآت الزان | ١٣    | .0 £   |
| مكلبة       | ملكبة      | ١٣    | ٦٤     |
| حوله        | حو-له      | ٣     | ٩.     |
| صدف         | صدق        | ٣.    | 177    |
| خليفة       | خليقة      | ٣.    | ١٣١    |
|             |            |       |        |

۷۱۲ر ۲۵۶

ع ٢٩ العزاوي . عباس

أربل في مختلف العصور ( اللواء والمدينة )

/ عباس العزاوي - بغداد :

شركة الخنساء للطباعة ، ٢٠٠١

ص ۽ ۲٤ سم

١- أربل - تاريخ أ . العنوان

م.و

7... \ 1...Y



## www.moswarat.com



. .